









POR EL M.R.P.M. MIGVEL Godinez de la Compañia de Iefus, Cathedratico de Theologia en el Colegio de S. Pedro, y S. Pablo de la Ciudad de Mexico.

Desorpare la Maria

El Licenc, D. Iuan de Salazar y Bolea, Prefbytero, Secretario de Camara, y Govierno del Ilustrisimo feñor Doctor Don Manuel Fernandez de Santa Cruz, Ol ispo en la Puebla de los Angeles de la Nueva-

España.

AME

Mar.

See State

學

Will Will

物器

POS.

Vendese en Logroño, en casa de Luis Rodriguez, Mercader de libros, en los quatro cantones.

HANG TRANSPORT

# A CITICA A L B G

THE OLOGIA

ACALLA A A

and the second about the second and a second

to the contract of the property of the contract of the contrac

and the modernance of the second

ric. Allia

A 1ESV CHRISTO NVESTRO BIEN.

Ilos luminosos Planetas de el Sol, y la Luna, y rodo el firmamento de las hermosas, radiantes Effrellas, y los lucidos Affros, Confus influxos, producen, Senor, de lu Omnipolencia Divina, y tambien la redodež de los Cibes, y luvaria, vistosla, y rica machina, vilible, e invilible, que lo crialte

todo de nada, tolo con in ouerer, y assi milmo al hombre à tu imagen, y femejança, adornandolo de excelentisimas potencias; quien ( o dulce lefus não! ) por tan fingulares beneficios no te ama con Fé viva, y con entranable afecto, y suspiros amorosos de lo intimo del corazon , y se encoje, y humilla conio polvo, para cantar tus glorias, y alabanças, y meditar tus grandezas, v Santilistma Paísion? Doy-te las devidas gracias a tantes favores, y beneficios como continuo obra connigo tu Brazo Omnipotente; y me dedico, Senor, folo à tu tervicio, y te doy mi vida en latisfació de mis pecados, para que la alimentes con los perfumes, regalos, y dulquras del Paraylo Celeftial; pues eres ran magna nimo Padre de Clemencia, que como Pelicano Divino alimentas a tus hijos con la Preciola Sangre de tus piadolas, y benignas entranas. Y con este conocimiento, y el de tus Inmenfas Maravillas, re confagro, Senor, en olocaufio effa Theologia Mystica, que es un panál de miel, y dulqura, y alimento espirimal de las almas, que como cordial, y saludable triaca firve de escudo fuerte para pelear, y triunfar del ene. migo comun, y lu veneno; pues no puedo darre etro don, fino esta corta ofrenda porque obra tan celestial, y Divina, que enseña hablar à las almas con Dios, no fuera justo no faliera debaxo de tu amparo, y protección: Y pues eres el Rey de los Cielos, que tiendo tierno infante los tres Reyes del Oriente te adoraron, y Redentor de todo el linage humano, Salvador, y Glorificador, por estas Gradezas, espero Seño r,me alsistiras có tu gracia, y me darás la Gloria, para que en companía de los Santos te alabe en la Ameira

### APROBACION DEL DOCTOR DON ANDRES

Saenz de la Peña, Arcediano de la Santa Iglefia Cathe dral de la Puebla de los Angeles.

DOr orden del Ilustrissimo señor D. Manuel Fernandez de Santa Cruz, Obispo desta Diocesi de la Puebla de los Angeles, he reconocido la Practica de la Theologia Mystica, que escrivió el M.R.P. Miguel Godinez, de la Com pania de lesve; varon grande, que vivio, y murio con tantos creditos de Santidad, Prudencia, Austeridad, Lerras, y Magifterio espiritual, que la inscripcion de su nombre, es la mas re levante calificacion de la obraten que manifiesta bien el cre dito, caudal de lu espiriru, enteñando, no tolo como docto en las noricias de los Santos, y Doctores Mysticos; sino co: mo diestro, y experimentado en fi mismo: Pues igualmen. te parece, que propone lo que estudió en los libros; y que es. crive lo que copio de su espirito, trasladando de su coraçõ los fentimientos, verdades, y virtudes en que dessea instruir à los Fieles. Es rara la fixeza con que refuelve, la caridad con que explica, la brevedad con que difine. Son fos dictamenes reformados, sus maximas constantes, y que se enderezan à destruir el amor proprio, è introducir la abnegacion, y desa fimiento. Eleftilo es facilillano, expressivo, y en que mueltra fu Autor fu mortificacion, zelo, y fuave feveridad. Por to do lo qual juzgo por vilitsimo este Tratado, generalmente para principiantes, provectos, y perfectos en el camino interior; y de grande importancia para que los Maestros, y Discipulos adquieran inteligencia del estado, y grado en q se hallan las almas; assien lo que roca à la meditacion, oral. cion, y vnion, como à la contemplacion adquirida, y a&iva, infufa, y passiva : y configuientemente hallo, que con eltas conveniencias, y por no contener cofa alguna contra nuestra santa FèCatholica, serà suimpression de grande, y comun aprovechamiento, aumento de las virtudes, y edifica cion de la Iglesia; y muy digna de la licencia, que para ella se pide. Angeles, y lunio 19 de 1682 anos. Doct. Andres Saenz de la Peña

APROBACION DEL DOCTOR DIEGO deVitoria Salazar, Canonigo Magistral de la Santa Iglesia de la Puebla de los Angeles, Cathedratico de Prima de Theologia en los Rea-

les Colegios, Regente de sas Estudios, y Examinador Synodal, y Calificador del Santo Oficio, & c.

L Padre Miguel Godinez, varon de espiritu, y letras, de la Sagrada Compañía de Iesus, fue el Autor desta obra, euvo titulo es: Practicade la Theologia Myftica; y no sè si el no publicarla su Autor seria, ver, y sentir con el Venerable Gerson, lo poco que se aprovecha con canto como està escrito. Video itaque tanta volumina ab egregis, & summi ingeni; atque sapientie viris conscriptameglesta tamé à plurimisita ot viz nudo nomine cognoscantur. (Ad Audites Colleg Navarr.) Pero fu humildad no le dexò difeurrir, q aunque rato ay escrito, parece q faltaba este Libro al assumpto, segun es necessario lo que co tanta fin gularidad trata, y con foberana claridad ex plica. Llegò à las manos del Lic. D. Juan de Salazar y Bolca, Secretario de V.S.I. y no pera mitiendo su zelo el esconderlo en su archivo, lo dà à la estampa, para que rodos lo gozen; y para esto me manda V.S. de mi cen-

fura, y diziendo solo del Libro, lo que otro de vna obra de S. Eulogio al calificaria: Toril opus digeftum atque humana paricer, acDivina instructione perfecta, non discutione indiget, sed potius laudari inquiris (Alvar Cords.) No puedo dexar de ponderar la necessidad desre Tratado y admirar en tan poca letra tanto femido orbien cabe en la humildad enn que lo he reconocido, la admiracion; ven la infu. ficiécia, que tengo en estas materias, votarlo I por necessario. Cur igitur in re nostra thabla de la Theologia Mystica) negabitur vi homo, parum aut nibilidevotus, possit alionum dovoforti feripia studere conferre adinvicem, unu ex altero co cludere, vel elicere impugnare, vel fulcires (Gerfide T beal. Myst conf. 7)

El titulo deste Libro es, Practica de la Theologia Mystica, quo de forma de signos, y metaforas como la simbolica, ni se asseguraren principios, como la Escola stibas, por que los ascetos deduze sus sentencias, y con el exercicio
perseveranto de virtudes prueba sus conclusiones. Nan, habet necessariam talem scholam, que sebola intellectua disi potest, sed adquiritur per sebola masses un disi potest, sed adquiritur per sebola masses un disi potest. Sed adquiritur per sebola masses un discussorio de se la
teiencia ardua, y escondidas, es la Secretaria.

de Dios en el despachar, y comerciar con quien la practica en las interiores hablas, è ilaplos con que la visita. Vere tues Deus abscoditus:propteres hic liber inticulatur T beologia Myftica:myfticum enim inticulatur abscondieu, (Confid 1.) Y affi S Iuan, que era el Secreterio de Christo: Diciturergo recubere in finu! id est, Secretarius eius esse, (Hug. Ioan. 13.) se le diò este Libro mystico de espirituales misterios; y como no aprovecha, si solose ve, y no se rumia, y se come; como no se entiende por fer tan alta, y fecreta fu materia, fi con la experiencia masticado no se traga: se le mando à luan, que este Libro Mystico recibiesse, q lo comiera, y que a lo interior del pecho lo pastara: Accipe libra, & devoraen, (Apoc. 10.) S.Tho. Devorare enim libru est in mente avide amplexari at considerandu devote. Y el Au tor desta obra, lo obscuro nos lo dà ta claro; lo anagogico, y escondido, ta manisiesto, que no folo dà à comer el Libro, sino à beberlo: y en esto me fundo para calificarlo, para los espirituales por vtil, y necessario, que por darlo explicado à S. Juan, se le diò abierto: Accipe librum apertum; (Cornel.) y el Profeta Ezequiel lo saco de la manoque lo cubria: Manos mistu ad me in que erat in volutus liber, & exgrande, para dezir con claridad, lo q en el Li bro escrivia: Summe tibi librum grandem seri. be in eo stilo hominis. Hugo: Intelligibiliter; (Cap. 8. In cap. 10. Apocalips.) porque en estos Libros de secretos, y sentimientos espirituales, darse a entender (como lo haze este Autor) es el acierto del escrivir.

Tres cosas le notò el Profeta a este Libro, (Ezech. 2) que tenia escritas; lamentaciones de hombres, musica de los Angeles, y embidia de los demonios: scripte eranz in eo lamerationes carmen & ve. Hugo: Lamentationes bominum carmen Angelorum, ve demonum; Y estoen aquel Libro notado, contiene este Librocon alto espiritu advertido: Lametatio. nes bominum, en la oracion de desamparo, y en las otras tribulaciones, conque labra el alma con la mortificacion sus mejoras: el carmen de los espiriens:para que sepa, quando so de los Angeles de luz las vozes; y elva de los demonios, para que conozca sus silvos, y no le engane con ilustones roq colouringle

Cierro mi voto facando de este para probar la necessida deste Libro, lo mas precisso. Enseñava el insigne Doctor lian Gerson (tom. de discres voer arum visson) que hade

. 1.3

ser los Padres, y Maestros de espiritu los que han de examinaren el cambio de la Oració las monedas, distinguiendo las verdaderas de las falsas, porque si en el tesoro de la Iglesia Militante no se disciernen los espiritus verda deros de los falsos, las revelaciones cierras de las dudosas, las ilusiones de los raptos, &c. con facilidad se falsearan las monedas en per juyzio del Erario Christiano, y se verà lleno en lugar de oro muy subido, de metales muy baxos: Erimus sicut nummalarij, seu campsores spirituales ad solerter, & acute examinadum prestosum, numinisma, & extraneŭ Divi ne revelationis ne forte demonens, qui monetă quamlibet, & Divinam, & bonam qualibes falsare satagunt, subintroducăt pro vera moneta, & legitima fallată, & reprobam, este hoc indetrimentu non mediocre Ecclesiastici Fisci, wel Ararij, sed the sauri Imperialis Dei. Y el modo q este Doctor señala, lo reconocerà co facilidad advertido, el gles vlimos Librosde esta obra estudiare; en dode para no errar en misterio can sagrado, quedarà bastantemente instruido: Est autem moneta ista spiritualis revelationis tanguam aurea in quinque principaliter examinanda; scilicet inpondere, in flexibilitate, in durabilitate, inconfiguratione. Co co -

& colore: bos fecundu quinque virtutes, ex quibus sumitur argumentum moneta spiritualis legitima; humilitas dat pondus, discretio flexibilitatem, patientia durabilitatem, veritas configurationem, charitas dat colorem.

Muchos pareceran los documentos deste Libro, pero como son para los que professare la Theologia Mustica, q essciencia de amor: Theologia Myflica, que amor est. & amore coquiritur (Chacel. Par. de Myst. Theol cap. 31.) à los que se determinare a curiarla, todos les parecerán muy pocos, y affi dixo Christo Senor nuestro, hablando de los que le aman:Si quis diligis me fermone meum feruabit. (Ioan. 14.) Y hablan lo de los que no le aman, ni le buscan: Qui non deligit me, sermones meos non fervat. En singular, el precepto para quien le bufca, fermonem meum; ven plural para quien no le ama, sermones meos: porque a los que no for myllieos amantes, los preceptos fon muchos, y los capitulos del Libro multiplieados, y en este Libro todos son vilissimos, y ninguno superfluo; ances su division, es para la doctrina lo mas singular : por lo qual juzgo, que se darà a la Iglesia voa nueva Antorcha, con que este Libro se imprimasque si en los sentimientos del espirita se ve Dios

en obscuridades: Per excessus mentales tanquam in Divina calligine videatur Deus; (Idē) poniendoles este Libro con sus preceptos tan claros, serà gloria de Dios (que le comunicò este espiritu) el dezir en esta obra Sigur tene-bra eius, ita, & lume eius, (Psal 138.) y el que V.S. mande que se imprima. Puebla, 20. de Iupio de 1681 años.

Doct. Diego de Victoria

LICENCIA.

Os el Doctor D. Manuel Fernandez de Santa Cruz, por la gracia de Dios, y de la Santa Sede Apostolica, Obispo de la Puebla de los Angeles, del Consejo de su Magestad,&c. Por la presente damos, y conceden o licencia, para que se imprima este Libro intitulado : Practica de la Theologie Mystica,) compuello por el R.P.M. Miguel Go direz, de la Compania de lesys, nuevamente publicado por el Lic, D. Ivan de Salatar y Bolea, nuestro Secretario de Camara, y Govierno; en atenció à las Aprobaciones del Doct. D. Andres Saenz de la Peña, Arcediano de nuestra Sata Igle. fia Cathedrally del Doct D. Diego de Victoria Salazar, Canonigo Magistral de ella Cathedrarico de Prima de Theologia, y Regente de los Estudios de los Reales Colegios de ella Ciudad, que de Comission nuestra han levdo, y examinado dicho Libro. Dada en nuestro Palacio Episcopal de la Puebla de los Angeles a 21 de Junio de 1681 años.

Manuel, Obispo de la Puebla.

Por mandado del Obispo mi señor.

D. Gerony mo Pazcano, Nor.

APRO.

APROBACION DEL M. R. P. Fr. IVAN
Ronquillo, del Orden de los Minimos de N.P.S.
Francisco de Paula, Lector Iubilado, Calificador del Consejo Supremo de la Santa, y General
Inquision, Examinador Synodal deste Arçobispado de Sevilla, y Provincial que ha sido
en esta su Provincia de Andaluzia.

D'Or comission del señor Doctor D. Gregorio Bastany Arostegui, Arcediano de Ezija, Dignidad en esta Santa Iglefia de Sevilla, Provissor, y Vicario General de ella, y su Arçobilpado, &c. Hevilto, vlevdo con particular atencion, vafetto este Libro, intitulado Practica de la Theologia Mystica, compuesto por el M. R. P. M. Miguel Godinez, de la Compania de Iesvs, Cathedratico de Theologia en el Colegio de S. Pedro, y S. Pablo de la Ciudad de Megico; v he hallado, que su dodrina folida, y su profundo,y ferver ofo estilo, le traen consigo la mayor, y mas segura aprobacion, y que à to das luzes le hazen admicable; porque en tan breve compendio recogió con ingenio agudo, expli co con claridad muy fobrefaliente, y manifesto con especialidad fundado en las dodrinas comunes de los Santos, Macfros de la vida espirirual) to das las cosas, que pertenecen à lo fagrado, recondito, y fiblime de la contemplacion, " Theologia Muffica, y que pueden defearlos que figuen el carrino del espirito por las tres vias, y estados, à que comunmente fuelen reducirfe. La claridad con que trato materias tan foberanas, y ocultas, es no able : el fundarlas, y darles luz contatones naturales, á las que son can sobre la naturaleza, es muy digna de ponderacion En manifestarlas con exemplos claros, caseros, y manuales, ninguno legana. Latravazon, correspon sencia, y uniformidad con que diolas manos alas proviedades, causas, y efectos de la naturaleza, con los del espiritu, y de la gracia, comunican -

nicandoles à estos vna particular congruencia, y correspon dencia para lu conocimiento, y baziendolos tratables con la genuina explicación de aquellos, allanan las graves difi-cultades de su inteligencia. Dió en el saludables advertencias, para leguir prosperamente el viage de la espiritual na-vegacion previno à los escollos, en que suele muchas vezes peligrar, y no pocas perderse, los que la siguen. Advirtio los medios, con que se deve prevenir el alma, para no precipitarse en los favores amorosos, y tiernos de el Amado, ni perderse consus consuelos divinos y en conclusion fue, y es destierro de ignorancias, de los que siguen este camino, pues les manifielta fus proprios nobres, y la explicacion de ellos, y de todas las cotas tocantes à la altissima fenda de la Divina conteplacion, y Myffica Theologia, facandolos de la baxeza de lo sessble, y sublimadolos à la Alteza de lo Espiritual: q es lo q dixo S. Bafilio en las amonestaciones al lijo espiritual Sicut enim Sol Ories effugat caligine, ita Săctorii Doctrina à sesib° tuis expellet tenebras. Discurrio, pues, como muy dodo en las razones fundamotales, con que manifesto las propriedades, afectos, y efectos del espirito, y de la gracia Diose llanamente à conocer por Soldado viejo, y muy experimentado en ellos; porque de otra fuerte no pudiera enfeñarlos, ni dezirlos, pues aun aviendolos tratado, y gozado de fus dulcuras, estan dificultofo el referirlos, que para ello es necestario nueva gracia. Por esta causa dixo el Santo Rey David, primero, que gustassemos de los consuelos, y dulçuras de Dios, que los mirassemos, conociessemos, y manifestassemos. Ph. 13.1.9.
Gustate, & videte quoniam suavis est Dominus.
Noes facil instruir como Maestro espiritual, el que no está experimentado en las materias del espiritu: por cuya caus fa dixo el Angelico Doctor Santo Thomas, que ninguno debia exercitar el oficio de la Predicación, si no esteviesse antes purificado, y en la virtud perfecto. D. Thom 3. p q. 2) order shock follow to de the Lura ( a

41.att 3.ad 1. Nullus autem delet affumere Pradicationis efficiums nifi prius fueris purgatus, O'in vireuce perfectus. Y S. Gregorio Nazianceno por la milma razon advirció, que pruneramente convenia, que le purificalle el Maestro de etpiriru, que trataffe de purificar: que fuelle instruido en la tabiduria, y que de estatuerre en ella instruveile à los otros; que se hiziesse luz, alumbrasse à los demàs, que se acercasse à Dios, y assià los otros traxelle à lo Mageltad: que le fantificalle, y despues fantificara; y finalmente, que con las manos de las obras givaste à sus discipulos, y con esta prodencia les acontejas. le; S. Gregor Naziancen tom i init Apolog feu orat. 1. Purgarique prius , deinde purgare , sapientia instruit atque ita demum alios sapientia in-Arnere, lux fieri, & alios illuminare ad Deum appropinguare, & texatios addiscere, Canclifecari, O postea Sanctificare, cum manibas ducere, cum prudentia confilium dare. No lon las pa labras delnudas (aunove fean de colas i cuy espirituales) las que asseguran los efectos virtuosos, y adelantamientos en la vida perfecta, fino las one le hallan vesti las con el realce de las obras; y aquellas folas tienen grande fuerça para fruc tificar (como advertió S Geronimo) que vivamente refue nanen la voca del Maestro, por ser engendradas en su co-razon, y viviscadas con su exemplo. D. Hieron in epistad Galat. Magnam vim habet viva vox de ore Authoris sui resonans, ne in corde generata. Por esta canfa, dixo S. Gregorio, que se perdia la autoridad de el Maeltro, quando sus palabras no se ayudaban, y fortalecian con el entivo de fus obras. S. Greg. lib 9. Moral.cap. 9. Nam loquendi authoritas perditur, quando. vox ex opere non adiubatur. Por lo qual juz= go que aviendo fido el Autor de este Libro (como en el lo

manifielta) tan perfecto, tan contemplativo, tan espicitual, y my flico, harà prodigiofos efectos la doctrina suya en las personas, que le leveren con desse de aprovecharse; v elpecialn ente en los Maestros de espiritus pues en el refiere las reglas de que víaba con las almas, cuyos espiritus corrian por su cuenta, y las que deben seguir; los que se ocupan en tan alco minisserio : los medios de que se deben valer, para conducirlas al mas alto buelo de la perfeccioni, apartarlas de las ilusiones del demonio, y ponerlas en el seguro camino del Cielo. Por lo qual, y por no tener coft, que desdiga de nuestra Santa Fé Catolica, y buenas costum, bres (antes muchos effimulos para perficionarle en ellas) y fer de mucha importancia para la comun vilidad, juzgo se puede conceder la licencia para darle à la estampa, para que todos gozen de sus frotos. Asi lo siento en este Colegio de N.P.S. Francisco de Paula de Sevilla, en seis de Enca ro de 1682, años.

Fr. Iuan Ronquillo.

LICENCIA.

L Doct. D. Gregorio Bastan de Arostigui, Arcediano de la Ciudad de Ezija, Dignidad en la Santa Iglesia Metropolitana de esta Ciudad de Sevilla, Provissor,
y Vicario General en ella, y su Arcobispado, y Visitador de los Conventos de Monjas sujetos a la jurisdicion Ordinaria, por
el Ilustrissimo, y Reverendissimo señor Don
Ambrosio Ignacio Espinola y Guzman mi
señor, por la gracia de Dios, y de la Santa
Sede Apostolica, Arcobispo de esta Ciudad,

yArcobifpado, del Confejo de su Magestad, &c. Doy licencia, por lo que toca à este Tribunal, para que se pueda imprimir, è imprima vo Libro, cuyo titulo es: Practica de la Theologia Myflica, compuesto por el R. P. M. Miguel Godinez, de la Compañía de Iesvs, Cathedratico de Theologia en el Co. legio de San Pedro, y San Pablo de la Ciudad de Mexico, atento à no contener cosa contra nuestra Santa Fè Catholica, y buenas costumbres, sobre que ha dado su censura, y parecer la persona à quien lo comerì. Y mando, que esta mi licencia, y la dicha censura, y parecer, se imprima al principio de cada volumen. Dada en el Palacio Arçobifpal de la Ciudad de Sevilla, à 8. de Eenero de 1682. años.

Doff.D. Gregorio Bastan y Arostigui.

Por mandado del señor Provissor.

D.Francisco Gomez de Torres, Nosario.

### ADVERTENCIA.

Na de las cosas mas necessarias en la Iglesia Catolica, para que los Fieles se adelanten en el servicio de Dios; y corran derechamente por el camino de la perfeccion, es el Migisterio espiritual, porq siendo tantos los embarazos, que se suelen encontrar en el trato interior, ya por la contradicion, que las passiones, y la naturaleza viciada despiertan contra el espiritu, và por la resistencia, conque el demonio procura apartarlo en can veil empleo; es de fuma importancia vn Macstro que lo rija, y alumbre, y que como diestro Piloto lo desvie de los escollos, y peligros en que puede perderie, y lo ponga en vir rumbo feguro, por donde con el timon de la gracia navegue à las orillas de la perfeccion, y vnion, y al puetto de la Bienaventurança Especialmente quan do no solo ocurren los impedimentos, que la carne; la propria voluntad; y el enemigo comun ofrecen; sino que la materia por si misma es tan recondita, quando llega el Señor à poner al alma en lo supremo de la contemplacion infula, y fobrenatural, que para enconder sus grados, y la alteza de sis dife-

rencias, aun los mismos que los reciben han menester gracia particular para explicarlas: con que forçolamente necessitan de vn Padre espiritual, adornado de bondad, prudencia, sciencia, y experiencia, que guie, govierne ,aclare, y discierna puntos tan sublimes, y secretos. Aviendo pues, yo aplicadome por algunos años à este dificil ministerio de ayudar algunas almas, que han procu rado seguir los exercicios de la Oracion, y conociendo quan deligual era mi fuficiencia, à tantas prendas como èl requiere, procurè con el estudio de los Santos, y Autores, instruirme quanto mi capacidad permitia, en lo importante para proceder (confiando en la ayuda de la gracia, y aplicando mi folicitud, y trabajo) con el acierto que desseaba. Entre los demás Librosque adquirió mi cuydado para este fin, vino à mis manos vno manuscripto, que los años passados escriviò el Reveredo, y Venerable Padre Miguel Godinez, de la Compañía de le sus, en que recopila con mucha brevedad, y la possible claridad, una practica muy esudita de la Theologia Mystica, difine sus terminos, distingue lus vias, dà materia à la meditacion, establece dictamenes, y aphorismos veilissimos, diuelve dudas, explica los grados de la contemplacion sobrenatural, y sus efectos; y finalmente instruye à los Maestros espirituales, en el modo de portarfe con sus hijos, y discipulos. Con la luz que este Tratado me diò en las materias Mysticas, senti mucho provecho para la ocupación en que me hallaba: y aviendome enterado, que este Autor fue persona de reformadissimo espiritu, Misfionero muchos años en la Gentilidad de Sinaloa, donde su Sagrada Religion tiene adelantados grandes progressos en la Fè entre. aquellosBarbaros:a que se llegaba el ser hobre doctissimo, y que leyò Sagrada Theologia en el Colegio Mexicano de S. Pedro, y S. Pablo, acompañando la sciencia con la experiencia, por averse ocupado muchos años en el Magisterio de las almas, y tenido discipulos con grandes creditos humanos de fantidad, como lo fue el Ilustrissimo señor D. Alonso de Cuevas y Avalos, Arçobispo de Mexico; las VV. MM. Maria de lesvs, v Augustina de Santa Teresa, Monjas del Instituto de la Concepcion; la V.M Isabel de la Encarnacion, Carmelita Descalça, y otras muchasperlonas elpirituales, de dentro, y fuera de su Religió:me pareciò, que si ndo cancos

3

05

los creditos deste su jeto, y tan claros, y convenientes los documentos, que encierra en el breve volumen, à que reduxo la practica de vn arte tă dificil, è importante; leria muy delagrado de N. Señor imprimirlo, para que se valiessendèl, assi los Maestros de la doctrina interior, como los dicipulos, pues à vnos, y otros instruye, guia, y alumbra. Y aunque es assi, que este docto Padre escriviò otros dos Libros; vno de la Gracia, v otro del estado Regular:me pareciò no juntarlos co esta obra, mirando à que el vno es mas proprio de la Theologia Escolastica, y el otro individualmente para personas Religiosas Bien conozco, que forçolamente avrà incurrido este Tratado algunos de los defectos, que ocafiona el aver corrido mucho tiempo manuscrip to, como se experimento en las obras antiguas de algunos de los Doctores Sagrados; pero ha procuradole a justar al verdadero, y primero sentido de su Autor: quiera N.Se-

ñor sea para mayor agrado de su Magestad servicio de la Santa Iglesia Catholica, y bien de las aloras.

## AL LECTOR.

A Theologia Mystica, cuya practica aqui ponemos, difiere en muchas cofasde la Theologia Escolastica; esta essciencia, que trata de Dios en quanto es verdad cognoscible; la Mystica trata de Dios en quanto es verdad amable. La Escolastica, es perfeccion del entendimiento: la Mystica (presuponiendo perfecció de entendimiento) es perfeccion de la voluntad. La Escolastica, quita las ignorancias, y endereza los discursos, en ordenà conocer les verdades Divinas: la Mystica, quita los defectos, v endereza los afectos para vnir el alma coDios, con medios sobrenaturales. La Escolastica, es comun à los buenos, y à los malos: la Myftica, es propria de los hijos de Dios. Finalmente, la Escolastica, y la Mystica, que so muchas letras, y mucho espiritu, son muy proprias de los Santos, Anastasios, Augustinos, Thomales, y Buenaventuras, que fueron las columnas de la Iglesia. Y creanme, que los idiotas espirituales, segun la Ley ordinaria, ni son, ni seràn cabales Maestros de espiritu:antes con sus ignorancias echan à perder el mejor espiritu; y assi mas vale vn hombre muy do-A 3

cto, y medianamente espiritual paraMaestro de espiritu, que vn hombre espiritual, si es ignorante, y fin letras. Por esto hemos puelto en este Libro la Theologia Mystica, y su practica, arrimada à la especulacion de la Escolastica, para que las personas sin letras hallen en su oracion vn Maestro muerto en este Libro, quando les faltare vn Maestro vivo. Y despues de muy considerado, me ha parecido conveniente no apoyar estas cosas con lugares de Santos, ni de Escritura, con ser efta doctrina muy suya. Lo primero, para evitar proligidades, que traen configo los apoyos concienatorios. Lo fegundo, para imitar à aquella grande doctrina de la Doctora, y Maestra Mystica de la vida espiritual, la Santa Virgen Teresa de lesvs. Lotercero, porque la gente que trata de lo sublime de la perfeccion, y oracion, fuele fer gentellana, fencilla, y fin letras, y me quife acomodar à eftos, que son la mayor parte, y no à los.

Letrados, para quienes ay infinito v. sol



# PRACTICA

'LA' DE DE doc buca ver-

# THEOLOGIA

MYSTICA.

LIBRO PRIMERO.

De la Oracion, y Mortificacion. CAPITVLO PRIMERO.

Explicacion de los terminos de la Theologia Mystica.

Heologia Mystica, es vna sapien
\* S S cia practica, que trata de Dios

en quanto es bueno, y ama
\*\*\*\*\*\*\*\* ble.

Theologia Escolastica, trata de Dios en qua-

Practica de la

to es verdadero, y cognolcible.

T beologia Symbolica, trata de Dios en quãto bueno y verdadero, debajo de symbolos, y hyeroglificos:

Oracion, es vinacto vital, y sobrenatural, que procede del habito de la Religion, y mi-

ra al Culto Divino.

Medicacion, es vn discurso, que busca verdades pias para mover la voluntad à amar lo bueno, ò a aborrecer lo malo.

Oracion de afecto, es vn trato con Dios mediante actos de la voluntad, principal-

mente que se llaman afectos.

Oracion de vnion, es la que quita al alma de las criaturas, y la junta con el Criador Contemplacion, es vo acto compuesto de

Fè viva, y Caridad encendida.

Addiciones, son circunstancias de interior, y exterior reverencia para con Dios.

Distraccion, es una inucil vagacion de el

entendimiento.

Sequedad, es vn tedio interior, que caula

distracciones.

Desamparo, es escondersenos Dios con sus Dones, it ob ages, erata de 13: . 22no

Mor-

Mortificacion, es qualquiera penalidad, a voluntariamente recibimos, ò hazemos.

Cruz, es qualquiera cosa repugnante, que

nos sucede:

Espiritu, es vn interior compuesto de gracia, conocimiento, y afecto, pero el afecto, y propension à cosa buena, ò mala; le dà nombre de espiritu bueno, ò malo.

Inspiracion, es yn buen pensamiento, que

nos combida à cosas Divinas.

Vocacion, es vn pensamiento bueno, que nos llama à estado superior del servicio de Dios.

Toque interior, se dize vna gracia interior

preveniente.
Rayo, es un conocimiento Divino, que alumbra, y passa presto.

Luz, es vna qualidad intencional; y siendo

interior, es especie impressa.

Buelo del espiritu, es vna presteza veloz,

que lleva la alma à Dios.

Revelacion, es vn conocimiento indebido de verdades ocultas, por via de infusion de especies.

Vision, es otro conocimiento de bondades verdaderas, ò falfas, por via de reprefen-

tacion objectiva.

Rapto,

Rapto, es vn excesso delalma en la parte intelectual, con defecto de las operaciones sensitivas externas.

Extasis, es excesso de amor en la parte afectiva de la voluntad, con defecto de los

fentidos internos, y externos:

Pasmo, à suspension, es vn exterior diverti miento de los sentidos, por la vehemente atencion interna.

Fondo del alma, es lo mas secreto de su ser,

y operacion.

Santidad, es la gracia habitual, que se su-

jeta en la substancia del alma.

Gracia, en primer lugar supone por la haz bitualien segundo, por la actual; en tercero, por qualquiera don indebido, aunque fea natural.

Vnion de ilapfo, es vna intima coexistencia de la substancia Divina, en razon de prin cipio elevante, y operante, con la substancia del alma, en razon de principio elevado, para produzir actos contemplativos. Ay otros terminos de la contemplacion, que se iran explicando en su lugar.

Actos anagogicos, tienen accion Divina, y

passion humana.

CA-

### CAPITVLO II.

En que cosas concienen la vidanatural, y sobrenatural.

A vida natural, es el alma informando el cuerpo. La vida sobrenatural, es la gracia habitual, informando la substancia del alma, Del alma, como de raiz, principio, y essencia, manan las tres potécias, Entendimiento, Memoria, y Voluntad. De la gracia habitual ( como las passiones manan de su essencia) las tres Virtudes Theologales, Fè, Esperança, y Caridad, El alma, fuera destas potencias espirituales, tiene potencias corporeas, sensitivas, internas, y externas. La gracia tiene dos ordenes de virtudes, como fon, las Cardinales, y las Morales. Las potencias tienen muchos auxilios de los habitos fcientificos acquifitos: la gracia habitual tiene muchos auxilios de las gracias actuales, que elevan los habitos Theologales. La naturaleza, si cae enferma, riene medicamentos, que restauran la salud perdida. La gracia tiene sus Sacramentos, que son los medicamentos que destruyen al pecado, que es la enfermedad del alma, y restituye la gracia, que es

(u

su vida, y su salud. La naturaleza tiene sus dones naturales, que califican las personas o los tienen; como lon, hermofura, riquezas, nobleza, letras, y fortaleza. La gracia tiene fus gracias gratis datas, que adornan grandemente las personas espirituales; como son, milagros, raptos, revelaciones, y otras femejantes. Finalmente como las demás perfecas operaciones sensitivas, se colige la mejor, y mas robusta salud corporal; assi tambié de las acciones virtuosas sobrenaturales, se colige la mas solida santidad: y assi en la vida espiritual, el mas virtuoso es el mas santo; porque la santidad es del tamaño de la virtud, y no mayor, mentil willing, say rog ro

Que es virtud, y como defiere de la perfeccion. Oay vida, que en su genero no téga operacion vital; y como la gracia es la vida sobrenatural del alma, es fuerça que la virtud sobrenatural sea la operació que le corresponde. La virtudes qualquier acto vital, que regulado con la razon cumple como deve con su obligacion: si la obligacion fuere natural, serà la virtud moral; raliss suere sobrenatural, procediendo de la gracia, y mereciendo la gloria, serà virtud sobrenatural, por el principio donde procede, y por el sin que merece. Esta operacion, si suere remissa, de mala gana, y tuviere orras circunstancias malas, serà virtud imperfectas si suere vna operacion prompta, viva, suerte, perseverante, con otras circunstancias buenas, que la suben de punto, se dirà virtud perfecta.

La perfeccion es en dos maneras; la vna es la permanente, vesta consiste en vn grado muy subido de la santidad, y gracia habitual: quien participa mas desta gracia, es mas santo, y perfecto. Ay otra perfeccion operante, que consiste en vn modo noble, sublime, y excelente del exercicio de las virtudes; v g. amar à Dios con todo corazon, con purissima intencion, con el pensamiento, palabra, y obra, es perfeccion operante.

Esta perfeccion se divide en perfeccion personal, y en perfeccion de estado. La personal consiste en aquel grado sublime de la gracia habitual, y del exercicio de las virtudes. La perfeccion regular del estado, con

fifte en guardar las reglas, y estatutos, que

cada

cada vno conforme à su estado professa: vn hombre muy santo, si por flaqueza, ò inadvertencia quebrantasse las reglas de su instituto, que no obligan à pecado, tendria perfeccion personal; pero seria impersecto en lo regular: y al rebès vn novicio, que guardatte bien sus reglas, y tuviesse poca, ò ningona santidad en el alma, en lo regular seria

perfecto, è imperfecto en lo personal.

Fuera de las reglas ay otros medios, que se llaman ceremonias de la Orden, y miran al culto humano, y el modo de tratar los vnos Religiosos con los otros, y con sus Superiores : estas si no passan de una mediocridad prudencial, son medios buenos, y sautos, perola nimiedad de estas, que pasta al estremo, se haze viciosa, y vna enfadosa imprudencia. Estas tales estorvan las virtudes internas; pues el alma grandemente se ocupa en aque llos fruncimientos, v fingimientos, los quales crian animos doblados, y fingidos, agenos de la llaneza Religola. En los lubdicos engendra vileza, y no humildad; en los Superiores altivez, y no humildad; y con cfto aprende vna perfona mas ceremonias, que vi; tudes: buenas son las ceremonias mediocres; pero las demasiadas se hazen hipocre-

### CAPITYLO IV.

De tres grados de la vida espiritual.

Ssi como de las tres operaciones, racional, sensitiva, y vegetativa se coligen tres grados, ò perfecciones substanciales en el alma, que son racional, sensitivo, y vegetativo; assi tambien, siendo la virtud propria de la vida esipritual de tres grados, ò generos de virtudes, se coligen tres grados de la vida espiritual, como son, la vida activa, contemplativa, y mixta; que lo principiante, proficiente, y perfecto, son estados de las personas, y no de la vida: y la via purgativa, iluminativa, y vnitiva, se pueden llamar grados en las personas. Las virtudes, que miran al bien del proximo, indican la vida activa; las virtudes que miran à Dios tá lolamente, indican la vida contemplativa; las virtudes que miran à Dios, y al proximo, indican la vida mixta. La vida activa es laboriosa, la contemplativa preciosa, la mixta es laboriosa, y provechosa juntamente; y como todo el hombre es mas perfecto, que fola elalma, ysolo el cuerpo, por constar de alma,

y cuerpo: assi la vida mixta en la especie, es mas persecta que la activa, o contemplativa, que son las partes de que se compone. Lo primero, porque tiene mas virtudes vinculadas con su estado. Lo segundo, porque esta su la vida, que Christo N. Señor, la Virgen Santissima, los Apostoles, y los varones Apostolicos siguiero mesto digo de la persección especifica, que la persecció individual, puedes ser qualquiera delas otras muy vera josa.

## CAPITVLO V.

Dela importacia de la Oració y como se divide

A hamos visto en que consiste la vida espiritual, sus tres grados, su operacion, que es la virtud; aora veamos sus medios, y sin. Lo vida espiritual pretende (huyendo de todo mal, y siguiendo el bien) alcançar à Dios, que es nuestro vitimo sin, y como la Oracion es vua perpetua negociacion con Dios a cerca de nuestra salvacion, à donde se nos representas los vicios para huir de ellos, y las virtudes para executarlas; y esta negociacion se share con peticiones, observaciones, humiliaciones, y suplicas, todos los quales actos se exercitan en la Oracion:

es fuerça començar la vida espiritual por la Oracion, la quales Vniversidad à donde se aprende como se quitan los vicios se enfrepan las passiones, le arraygan, y plantan las virtudes: Dividele en Oracion mental, y vocalila vocal, es la que fe haze de palabra; la mental, es la que interiormente hazemos en la mente: y fiendo ella medio, no devemos hazerla fin de nuestras acciones, y ocupaciones. La mental es de diferentes maneras; y como en los cuerpos no fe hallan dos caras femejantes en todo, apenas se hallan dos Ora ciones en todo semejantes; y grande parte del Magisterio espiricual consiste, en guiar cada alma por el modo diferente de Oració mental, que Dios le comunica. Este trato de la Oracion, es como el trato del oro, à donde no ay perdida, ni ganancia que sea poca; y como en el oro estàn virtualmente encerrados todos los bienes temporales, pues con èl se alcançan; assi en la Oracion todos los bienes, y dones Celestiales estàn virtualmente ence rados, pues vemos por experiécia, que los hombres de Oracion son cattos, pobres, humildes, v manlos, y no ay virtud, ni gracia, quon la Oracion no se alcance; por lo qual, siendo ella en si vua virtud particular, es por otra parte vua Vuiuersidad, à donde todas las facultades, gracias, y excelécias de la vida espiritual se leen, y aprenden. Dichosa el alma à quien Diòs llama à mucha, y muy hu, milde Oracion, que à los tales hombres suele tener Dios escogidos para varones espirituales.

#### CAPITVLO VI.

Como se divide la Oracion mental, y prastica de la meditación.

A Oracion mental consiste en gracia, conocimiento de entendimiento, y afecto de la voluntad. La gracia nos previene, y exercita el alma, y la eleva para Dios. El conocimiento, el que con fu luz la guia; y la voluntad, es la potencia en cuyo acto vital, y fobrenatural confifte formalme te la Oracion, y a donde está como en sujeto el babico de la religion, que la produze: Y como es acto immanere, alli à donde le produce, le quedande manera, que el acto de en rendimiento(fuera de la tè)es tan folamenre condicion, fin la qual no ay Oracion; pero en el a lo de la voluntad confife formalmente la Oracion mental.

Divide .

Dividese la Oracion mental en meditació, ponderacion, consideracion, vnion, y contemplacion. La meditación, es, yn discurso en materia pia, cuyo sin es mover la voluntad, para que huya de algun mal, ò apetezca al gun bien. La consideración, es, dereción de la volutad acerca de la bondad hallada, ò acerca del mal conocido, para huir del. Pondera ción, es quando el alma con una suerça secreta se deriene mucho tiempoen una verdad, que le haze suerça. Oración de asecto se dize à donde ay mas actos de voluntad, que de entendimiento.

La meditación se divide en especulativa, y practica. La especulativa, es quando vno meditala graveda del pecado; luego quiere saber quata es su malicia, en què consiste su razon formal, sus esectos, causas, modo, sin y circunstácias y de todas estas verdades, ni saca deseo de dexar los pecados, de corregir la vida, ni otro buen proposito; esta es especulacion, y estudio, y no Oracion. La medita cion practica, es vn discurso, que busca verdades pias para mover la voluntad à cotem placion, temor, dolor, amor, y otros seme jantes esectos; v.g. medita la se eldad del peca-

Bz

do

do, y considera, como convirtio los mas her. mofos Angeles en demonios muy feos : te. mer este daño, aborrecer tanto mal, huir va daño tangrande, es tener meditacion practica, y mas si es causa de vnos propositos firmes acerca del exercicio de las virtudes, que pertenece à nuestro estadojes muy buena meditacion practica, y tanto mas provechosa serà, quanto mas se practica estos propositos; v. g. veo à Iesu Christo atado à vna Columna, haziendo penitencia por mi:sacar desta meditacion sirme proposito de hazer penitencia por mispecados, es linda meditacion practica; y creanme, que aquellos medran masen la vida espiritual, que en la Ora cion facan mas propofitos della, y los procuran execurarjestos en breve tiempo llegan à fer may Santos, y may virtuolosique esto de la Oracion mental especulariva, ni quita vi-

cios, ni planta virtudes: y esta es la causa, porque despues de tantos años de Oracion, alcançamos tan poca perfeccion.

(\*\*\*)

(\*†\*(†)\*†\*)

#### CAPITVLO VII.

Practica de la confideracion, y ponderacion: A confideracion, es vna meditacion, of trata de vordades halladas va con el discurso; las quales mueven la volun. tad, para que tenga afectos pios. Esta consideració, algunas vezes es especulativa, otras vezeses practica; entonces es especulativa, quando el entendimiento se detiene, gozandose en la verdad hallada, y quando mucho mueve algun afecto natural en la voluntad; v.g. conozco esta verdad q Christo es Dios, y Hombre; siel entendimiento considera la vnion hypostatica como admirable, el estar la naturaleza sin personalidad propria, con substancia Divina en la Persona del Verbo, y và, y viene el alma en esta consideracion, sin facar mas que sola admiracion de las verdades que considera; esta consideracion serà especulativa.

Pero si considero, como Dios se hizo hombre por mi amor, y se humillò por mi exemplo, y desta consideracion naze en la voluntad agradecimiento por estos benesicios, desseo de humillarse, por considerar tal exe-

B 3

plo de humildad; esta serà consideracion

practica.

La ponderacion, es vua secreta detencion de el alma en la verdad pia, que le haze gra fuerça; v. g. lo de S. Agustin: Hermosura antigua, qua rande te conoci En esta verdad sedetiene el alma có vua suerça secreta, y della resultan en la voluntad varios asectos de pie dad, de ternura, amor, y compuncion.

## odosm obo CAPITVLO bVIII. shan alob

De las distracciones, y las raizes de que nacen.

Res grandes impedimetos tienen los que tratan de Oracion mental, q son, distraccion, sequedad, y desamparo.

La distraccion es una vagació y un apartanse el entendimiento de la materia, q pretende conocer, ocupando le la imaginació en cosas inutiles: y esta milita contra todas las Oraciones mentales, mayorméte contra la meditacion.

La sequedad es un tedio interior, y descae cimiento del alma, que le impide el discurso y el afecto de cosas pias; y aunque esta seguedad milita contra todo genero de Oracion mental, mayormente estorva la oracion de afectory aunque se piense entonces en cosas

12S

pias, la voluntad està tan seca, que apenas

puede tener algun afecto pio.

El desamparo es un passo muy importate de la vida espiritual, à donde Dios se nos esconde con sus dones; deste passo ay un libro encero: y como disponiendo el alma à la contemplacion, milita contra la contemplacion suave, por esto aqui tratarèmos tan tolamente de la distraccion, y sus rayzes.

La primera raiz de la distracció, es la imaginacion, potencia mas libertada, que libre; la qual sacudiendo de si el yugo de la razou, y obligacion, se aplica al objecto que mas gusto le dà:mayormente si fuere correspondiente à algun humor, ò passion predomina. te; v.g.fi predomina la paffion de la ira, y le resuelve el humor de la colera, las distracciones entonces feràn imaginaciones de veganças, pendencias, que jas, riñas,&c. Si la passion predominante suere gula, v viciosa hambre ; las imaginaciones distractivas entonces feràn, comidas, y regalos, con capa de necesidad. Si la passion fuere el aperiro senfual, las imaginaciones distractivas seràn entonces representaciones de materias seas, y otros objectos abominables, que distraen, y

jun-

juptaméte atormenta, y entristecen el alma;

La segunda raiz, suelen ser los sentidos ex teriores, mal guardados, cuyas operaciones llevan was fi la imaginacion, y esta arrebata al entendimiento.

La tercera, son las passiones, con sus humores correspondientes, que inquieran, y distraen grandemente el alma quatas vezes se aplican à sus objetos; v.g. si el altivo tiene entre manos pretensiones; si el deshonesto dà en mirir mugeres, y caras hermofas; si no le aparta de los lugares, tiempos, personas, y ocasiones, que le pueden inquietar;estos tales estará sinpre distraidos, è inquietos.

La quarta raiz, suele ser vn mal natural, inquieto exteriormente, y bulliciofo, entretenido en negocios seculares: estos para si milmosfon vna perpetua distraccion.

La quinta raiz, suele ser vn Maestro espiritual poco entendido en materia de Oracion, el qual quiere hazerle à si, y à su Oracion arancel para los ocros, con lo qual trae tenta do, y distraido perpetuamente al discipulo.

La fextaraiz, fuele fer vna prueba amorofa, con que Dios prueba los suyos, para que se aficionen mas à su persona, que a sus bieTheologia Mistica. 19
nes; criandoles con esto en humildad, y paciencia.

#### CAPILVLO IX.

Remedios para la distracción.

Inaciere la distracció de remordimiétos de conciencia acerca de pecados graves, ò leves, su remedio serà confessarlos con proposito de la enmienda.

Si naciere de ignoracias, ò descuydo, acer ca de preparar la materia, que han de meditar, enseñeles el Maestro, y haga que lleven bien prevenidos los puntos de la meditacion, haziendoles que guarden bien las cir cunstancias de interior, y exterior reveren-

cia, que se llaman adicciones.

Si nacieren de passiones, procuren mortificarlas, quitandoles los objectos que los alborotan; si fueren vnos hombres grandes, groseros en el entendimiento, y de corto discurso, apliquenles la Oracion vocal del Rosario, y otras devociones, mientras los otros están en la Oracion mental; porque mas vale alguna, que ninguna Oracion. Si fueren de la vida mixtá, que con demassado conato se aplican à estudiar, leer, tratar con los proximos, su remedio no es dexar las

ocu

ocupaciones, fino dexar la demafia dellas, que essas ocupaciones, si se bazen con la moderacion que deben, feran disposiciones para mejor tener Oracion Finalmente, quien trata de Oracion, reate de mortificar sus pas. siones enfreuar sus sencidos; trate de hazer penitencias corporales competentes, de aya nos, cilicios, y disciplinas, porque la Oracion es una donzella muy hermofa, y vergonçofa, la qual si và por la calle entre gente sin la debida guarda de la persona, ò presto se perderà ò se esconderà: assi la Oracion sin mortificacion, y obras penales, mal fe conferva; porque no puede estar en el alma, si no se barre à menudo con la escoba de la penitencia, y se adorna con la mortificacion.

# CAPITYLO X.

De los escrupulos, sus rayzes, y remedios.

Scrupulo, es vna sospecha leve con po co fundamento, de que alguna cosa sea pecado, eu vos escetos suelen ser, inquietud, melacolia, dudas, temores, y otras perturbaciones del alma, que nos impiden la Oracion mental. Los escrupulos, són acerca de las cosas de la vida passada, o acerca de

las cosas de la vida presente, y passada juntamente. Las cosas de la vida passada son, si se confesso bien; si se examino como debiera; si dexò alguna circustancia agravante; que las confessiones passadas sueron nulas, y no validas; que no tuvo contricion, ni proposito de la enmienda al tiempo de la absolució; el acordarse por mayor, que se confesso el pecado, pero no acordarse quando, ò con quien; y todo esto con una grande sequedad,

y confusion interior.

Los escrupulos de la vida presente, consist. ten principalmente en voa fecreta perfuasion de que están en pecado mortal, o que obran con conciencia de pecado mortal; como si pisan alguna Cruz de paja: si alçan los ojos, y ven algun objecto, que les mueve à mal; h consienten, ò le detienen morosamenteen algun mal pensamiento; si fueron ocasion de algun dasso temporal, o espiritual para el proximosti fus acciones indiferences fon pecados; fi estàn excemulgados, à baptizados, ò en gracia de Dios; si tienen pecados ocultos:y todas estas cosas, ò algunas dellas, fe les representan tan vivamente, que les dan credito contra fi , fin poder juzgaren

su favor, y para su aliuio.

Los escrupulos mixtos de la vida presente, y de la vida passada, parecen à vna made xa de seda enmarañada, sin pies, ni cabeza. Estos tienen vna habitual persuacion, que estàn en desgracia de Dios, con lo qual vivé vna vida triste, y melancolica; siempre se acusan debajo de condicion, y jamas se asseguran. El primer remedio es, no consentir à las tales confessiones generales, que mas lesinquieran. Lo segundo, que se contenten con las confessiones particulares, y no sea à menudo, ni repitanspero nada desto haràn, si no es de por fuerça. Lo tercero, precuren obedecer al Confessor, si pudieren. Lo quarto, quando constare claramente al Confessor, q no tienen pecado mortal, obligarles algunas vezes à comulgar sin absolucion, por tener este Soberano Sacramento especial virtud para possegar las almas acribuladas. Lo quin to, en constandole al Confessor, que es alma pura, que no cae en pecados mortales, bien le puede dar vn arançel en los pecados veniales en que suele caer, que bastá aquellos para la absolucion, y para recibir la gracia Sacramental, que el modo que ellos tienen,

es vn labyrinto intrincable.

Estos pobres, à vezes son ciegos, y no entienden; otras vezes tienen la imaginacion/ lesa, y entienden las cosas al rebes. A estos 8 mande el Confessor, ya con amor, ya con ria gor, que callen, y no repitan, y que obedez- 8 can: que bien pueden callar los escrupulos à fabiendas en la confession, por no ser pecados claros, ni dudosos: y que las dudas en los escrupulosos, son escrupulos, y no son materia de confession; y lo que en otro es duda, y se debe confessar, en el escripuloso es escrupulo, el qual no es mareria forçossa de co fession. Solo Dios puede remediar estos; de los quales, vnos son escrupulosos mientras novicios, ò por algunos años, y luego en paffando aquella temporada quedan en vn bué medio: otros ay, que son escrulosos toda la vida; pero quando se quieren morir se les quiran: rodos estos son gente buena, y predestinada para la gloria, que como no entrá sino los predestinados en elPurgatorio de la otra vida; tampoco de ordinario no dà Dios el Purgatorio de los efcrupulosos en esta vida, à los reprobos. Otros escrupulosos, que se tragan pecados mortales, y escrupulean en

14 nifierias, mejor fe llaman locos, que escrupulofos.

CAPITVLO XI.

De la devocion sensible, è intelectual.

Sí como las distraciones, y elerupulos fon los impedimentos principales, que nos quitan, ò impiden la Oracion mentaliassi la devocion sensible, è intelectual, son muy singulares, y excelentes gracias, que nos ayudan à tener bien tenida la Oracion mental.

La devocion, en comun, es una gracia actual, que facilita el exercicio de las virtudes todas. Dividese en devocion sensible, afectiua, y en devocion intelectual:entrambas de ordinario son efectos de la Caridad. La devocion sensible, es va afecto suave, mezclado con lagrimas, y con ternura de corazon: fi crece, le haze fervor: si sube à extremo, se convierte en furor de espiritu, que es lo milmo que vn fervorimprudente.

Esta gracia, las mas vezes se aleança de valde, finninguna previa disposicion, y entonces no es durable; otras vezes con la penitencia se alcança, con la mortificacion se conferva, con la Oracion se aumenta, con los

25

pecados, è imperfeccionesse disminuye, en los regalos se entibia, con las ocupaciones exteriores se ahoga, con la penitencia nace, con la humildad, y agradecimiento se conserva; si es que un principiante, no siendo devoto, puede ser muy humilde, porque ni la honra vana, ni la riqueza, ni otros bienes téporales ensanchan, y sevantantanto al hom-

bre, como los bienes de la gracia.

La devocion intelectual, es una luz calurofa, que nace de la Caridad, y se so jeta en el entendimiento, fundada en fe, razen, y ex-Periencia de cosas sobrenaturales; la qual nos descubre vnos desengaños, y verdades tolidas, que nos inclinan poderosa, y suavemete à que cumplamos con nuestras obligaciones; y de la manera que las pesas llevan tras si las ruedas del relox, assi estas verdades, y desengaños llevan tras si al alma, para que viva virtuosamente, sin que repare que este triste, seca, ni desabrida. Las obras virtuosas, que se fundan en la devocion sensible, faltan presto, por fundarle en vna gracia adual, que tiene mas de transeunte, que de permanence; pero las virtudes que se fundan en la devocion intelectual, fuelen ser solidas, v

durables, por fundarse en esta gracia can per manence.

El devoto sensible, es como vn Comediante, el qual con vestidos agenos, y prestados por breve tiempo, representa bien el papel de vn Rey; pero en pidiendole el dueño lo que prestò, queda hecho vn pobre Comediante, como lo sue antes: assi algunos principiantes devotos, con la devoción, representan el papel de vn Seraphin en el amor, de vn Martir en las penitencias, y en los desseos de padezer; de las Virgenes en la pureza, de los Anacoretas en el retiro, soledad, y silencios pero en faltandoles la devoción sensible, faltales toda esta riqueza, y buelven à su primera pobreza.

### CAPITVLO XII.

Practica, y division de la morriscacion.

A mortificacion, es qualquiera obra penofa, que hazemos, ò padecemos libremente: dividese en obras penales, corporales; en refrenacion de passiones, y sentidos; y en la abnegació de los propios quereres espirituales.

Quando vna persona se convierte de vna

mala

mala vida, y quiere servir à Dios, no tan sola.
mente con virtud ordinaria, sino tambien co
perfeccion extraordinaria; començando por
vna confession general, ò particular, como
le estuviere mejor, ha de hazer quatas peuitencias corporales pudiere, de cilicios, disciplinas, ayunos, retiros, y vigilias, sin que estas
austeridades quiten la salud, ni estorvé obras
de mayor obligació, y perfecciona, y en estas
obras no deve regirse por su prudencia, sino
por la agena, de su padre espiritual.

Si fuere hombre de virtud ordinaria, que no ha sido muy vicioso; tomado de las obras penales las que buenamente (por orden de su Padre espiritual) pudiere, apliquese mucho à la mortificacion de las passiones (que son desse sobresalientes, y vehementes, à ve zes de la naturaleza sensitiva (y al enfrenamiento prudente de los sentidos; porque en esto; tá malo serà pecar por carta de mas, como pecar por carta de menos.

Si son novicios, muchachos, ò mozos de poca edad, que no han sido viciosos, y que de presente por faitarles edad, que es con la que se maduran las passiones, y por faitarles objectos, con los quales se exercitan, y des-

mandan, no le sienten combatidos de passiones, y mas si lon de naturales blandos; sin de. xarles exceder en las penirencias corporales,para que no pierdan la falud, y no fe hagan regalones, y ociosos en las convalescencias, se deven mortificar con reprehensiones leves, aunque sean sin culpa, con vestidos vi. les, y pobres, con quitarles lo superfluo, y aun algo de lo necestario, à vezes de l'comer beber, fueño, y defeanfo. Lo primero, porque este genero de mortificacion en si es acto virtuolo, v assi se deve exercitar. Lo segudo, porque les dispone grandemente para la devocion sensible, que es el carrero de los principiantes en la vida espiritual. Lo tercero, les facilità el camino de la mortificación de las passiones. Lo quarto, les mitiga mucho las tentaciones contra la poreza, y las imperfecciones ordinariassy es muy mal hecho criar yn principiante en la Oracion mental, fin criarle juntaméte en algun patho de la mortificacion;porque mal se guarda la joya de la

Oracion, fino le guarda con este fundamento de la morci-

retraction of the ficacion. I caroling of our

and construction les quaisses y objects and the second of the

### CAPITVLO XIII.

Practica de la mortificacion de las passiones.

As passiones, son vnas inclinaciones sobresalientes del apetito sensitivo, La cerca de varios objectos; las quales passiones, siendo operaciones vicales del alma, tienen humores en el cuerpo, que les corresponden; v.g.en el alma ay passion de ira, en el cuerpo ay el humor de la colera, q le correspondençà la passion de la tristeza, corresponde la melancoliajà la pereza, corresponde la flema; à la sensualidad, lo mas humedo, v calido de la sangre: quando estas passiones, reguladas con la razon, obran con mediocridad, fon buenas, y entonces miran algun buen fin moral, de donde se especifica los actos humanos, y serán virtudes morales ; pero quando facudiendo el yugo de la razon, traspassan alguna debida obligacion, seràn vicios, y à vezes pecados.

Es engaño penfar, que fola la razon basta para vencer vna envejecida passion, si no es que se ayuda con la gracia. De ordinario vna passion vence otra; el remor grande, suele vencer vn vehemente amor carnalista sober-

via, se encubre con temor de ser menospre. ciada;pero en los siervos de Dios, la virtud de la mortificacion con la gracia Divina, baf ra para vencer qualquiera passion por grande que sea. Pongo exemplo: Si vno quando le reprehende su Superior, suele responder con mal modo; callar en tal ocasion, es buena mortificacion. Quando vno tiene vehemete apetito de comer, beber, &c. abstenerse entonces, y no comer, ni beber en los lugares prohibidos, à tiempos, es buena mortificacion. Quando dellea rener en su poder, y celda muchas curiolidades, y alajas superfluas, ò libros mas curiosos, que provechososiprivarse destas cosas por Dios, esbuena mortificacion. Contentarfe vno con vna celda pobre, con ala jas pobres, refrenar la ira, ahogar la colera, no dezir el dicho agudo, y picante, no mostrarse muy abil en las dispuzas publicas, son buenas, y practicas mortificaciones. Humillarle quando fiente movimientos de fobervia, vencer todas los demasias de la condición, quitar las paradoxas del modo de vivir, dar de mano à codo lo curiofo, y preciolo; dexar el mejor, o mas fabrolo plato, ò bocado de la comida; contentarse co

el vestido roto, y remendado; todo esto es buena mortificacion, y linda, y segura disposicion para tener vna muy devota Oracion. Què mal hazen los Padres espirituales, que enseñan Oracion, sin que apoyen mucho esta mortificacion! Porque assi como sin las debidas disposiciones en lo natural, ninguna forma se introduce, ni se conserva siendo la mortificacion la disposicion moral para la Oracion, conforme suere esta mortificació, mucha, o poca, suele ser mucha, o poca, o tibia, o devota la Oracion.

### CAPITYLO XIV.

De la abnegacion de la propria voluntad, y del

proprio juyzio.

A virtud de la mortificacion, con la gracia, es el remedio que Dios nos diò para reducir à buen medio las demassas del apetito sensitivo, como la demassada colera, lo superfluo del comer, &c. Pero como en la parte superior del hombre, que es el juyzio proprio, y propria volutad, ay passiones espirituales, que se la verdad aparente; y torcidos placeres, y que reresacerca del bien deleyto-

C 3

10,

fo, en perjuyzio del bien honesto, y razonable, Dios nos diò el remedio de la virtud de la abnegacion con su gracia, para sacrificar à Dios enteramente nuestro proprio juyzio, y nuestra propria voluntadoporque assi como el entendimiento en nuestro poder, y la pro pria volutado son el principio de todos nuestros malos desectos; assi quando por la obediencia, y por la abnegacion, las ponemos en poder de Dios, son principios, con la gracia, de todos los buenos esectos, y asectos que tenemos.

Los Filosofos antiguos, que no conocieró à Dios como vitimo sin nuestro, en cuya co secucion consiste nuestra bienaventurança, dezian, que la suma felicidad moral, y natural consistia en hazer vn hombre en todo su voluntad buena, haziendo èl, y los otros lo que èl mandaba, y queria; y juntamente consistia en seguir su proprio juyzio aceptado, y con esto dezian, que era un hombre bienaventurado acà a lo menos en la tierra.

La virtud de la abnegación entra ofrecié do, y facrificando à Dios, como fumo bien natural, y moral, esta propria voluntad, y este proprio juyziosy como estas dos porécias,

con

con fus actes, fon las jovas mas nobles, yex. celentes que tiene el hombre, es fuerça que la abnegacion sea virtud nobilissima, cuyo oficio es quitar la voluntad propria de todas las obras buenas, y llenarlas de la voluntad Divina; y como quanto mas voluntariosa (no digo libre) fuere vna obra buena, es tanto menos buena; assi quanto mas tuviere la abnegacion de la propria voluntad, tanto mas tendrà de la voluntad Divina, y serà mas buena la obra virtuosa que se haze. Virtud llena de propria voluntad, es como el oro lleno de tierra, y sin refinarie; pero las obras virtuosas sin voluntad propria, son como el oro puro sin tierra. La causa porque algunos en veinte, y treinta años de exercitar cada dia obras virtuosas, no son muy Santos, es porque son muy voluntariosos en todo, haziendo en sus ayunos, disciplinas, silicios, y oraciones su propia volucad; y como guardan para si lo mejor que tienen, que es la propria voluntad, el propio juyzio, y d'in à Dios lo peor, que es la corteza de la obra, y aquellas exteriores acciones: de aqui nace, que trabajan mucho, y ganan muy poca fan. tidad; y esto se vè, pues despues de treinta años

años de Oracion mental, quanto mas viejos, tanto mas voluntariosos se hallan, y llenos de respetos humanos, y de commodidades proprias. Estos son como los Labradores, que tienen las troxes llenas de trigo en paja, à donde la paja es mucha, y el trigo pocospero los que exercitan las virtudes abnegando su voluntad propria, tienen la intencion pura, y en pocos años llegan à ser muy Santos: la santidad destos, es como la riqueza en doblones de oro, à donde en poca quatidad ay mucha qualidad de riquezas, y santidad: estos son pocos, pero muy Santos.

## complete CAPITVLO XV.

Practica de la abnegacion del proprio juyzio, y propria voluntad.

A razon es el Sol del alma, Fuente de toda luz intelectual, y es como el marido, y señor de la casa interiorde hombre. La voluntad en quanto es apetitol racional, es la Reyna de las otras potencias, y la señora de la casa interior: es la voluntad como la Lona, que recibe toda la luz del entendimiento como del Sol, y conforme suere esta luz buena, o mala, suele obrar bien, o

mal la voluntad. El primogenito de la voluntad, y el entendimiento, es el juyzio proprio; y la hija primogenita, es la voluntad propria: si este hijo, ò hija declinan à algun extremo, ò se arriman mucho à su propria commodidad, ò à la mentira, se hazen bijos malos, y se llaman passiones, que se acompañan co otras passiones del alma espirituales, y las mas vezes son pecados, en quanto traspassan alguna Ley Divina, ò humana, con la intencion, ò execucion:estas son embidia interior, sobervia secreta,&c. Y como en lo humano, el mas voluntarioso seglar, es el mas vicioso; pues creciendo la propria voluntad, mengua la razon, y se executan libremete las passiones, sin mirar à si son contra la Ley de Dios, fino à si son conforme à su gusto; con lo qual fe hazen abominables pecadores, contrarios à Dios, y à todos los hombres de buena razo: para que vn hombre nollegue à este abismo de maldades, le importa mucho entregar, v sacrificar de todo punto esta propria volun. tad, y proprio juizio, mediante la virtud dela abnegacion, en las manos de Dios, para que en su poder sean principios (con la gracia) de toda fantidad, los que en nuestro poder pueden ser principios de toda maldad.

El fundamento de la abnegacion, es la obe diencia, sujetando en todo nuestro juyzio, y voluntad à lo que Dios nos manda, mediante la voz del Superior en la intencion, y en la execucion, juzgando con ebediencia ciega, que es bueno lo que se nos manda (suponiendo que no sea malo,) y executando sielmente lo mandado: esto es ofrecer à Dios la fruta, que son los actos buenos; pero nos quedamos con el tronco, y la rayz del arbol, que

son el entendimiento, y la voluntad.

El fegundo grado (despues de la abnegacion) de la obediencia, es abnegar nuestra
propria voluntad en las obras buenas de devocion, y super erogacion, como son los silicios, ayunos, y largas Oraciones, sin querer
hazer obras de estas sin registrarlas primero
por la voluntad de aquel, q en lugar de Dios
rige nuestra alma; v.g. yo quiero hazer de
devocion siete disciplinas cada semana, y
cinco silicios; entra el que tengo en lugar de
Dios, y me aconse sa, que no haga sino tres
disciplinas, y vn silicio; estas tres disciplinas
por voluntad Divina, leràn mas agradables à
Dios, que las siete disciplinas por voluntad

pro-

propia; seis horas de Oracion mental por la voluntad propria, no son tan agradables à Dios, como vna por voluntad Divina. Que engañados viven los espirituales volunta-rios.! Trabajan mucho, y ganan poco.

El tercer grado de la abnegación, es vna grande indiferencia en la voluntad, sin apetecer, ni querer nada, ni otra cosa mas, que la voluntad de Dios en todosy esta indiferencia trae configo purissima intencion, sin pretender nuestro interes espiritual, ni temporal, sino tansolamente la mayor gloria Divina. El que llega à este grado, no tan solamente ofrece à Dios la fruta, que son las buenas obras, pero tambien todo el arbol, con rayz, y todo, que es la razon con su tronco, que es la voluntad con su fruta, que son sus actos vitales, en todo muy a justados con la voluntad de Dios; contentandose tã de buena gana con la poca virruday lantidad, como con la mucho por ser esto la voluntad de Dios.

Esto es principio de vna grande paz interior, es vn epilogo de todas las penitencias corporales, es vn compendio de la mortiscacion de las passiones; y aunque es senda augosta, es el atajo para la perfeccion. Con vn año del exercicio desta virtud, se haze vna alma mas santa, y agradable à Dios, que con diez años de disciplinas, silicios, y ayunos, si son voluntarios. O varones espirituales voluntarioso, que engañados que vivis! pues pudiendo ir por elatajo corto, y derecho de la abnegacion, à Dios; caminais por el rodeo largo de la propria voluntad, por lo qual, tarde, mal, y nunca llegais à la cumbre de la perfeccion.

# CAPITVLO XVI.

Ssi como la vida corporal se conserva, y aumenta con actos vitales corporal se conserva, y aumenta con actos vitales espiritual se conserva, y aumenta con actos vitales espirituales: y lo que haze en el cuerpo el comer, esto haze el orar en el alma; y para que el cuerpo no cobre tedio, y fastidio à vn mismo manjar, se suelen guissar diferentes potages, y repartir en diferentes platos: assi el alma, para que no cobre tedio, ni fastidio à la Oracion, que es su mantenimiento quotidiano, se debe repartir en diferentes puntos, para q la variedad sirva de apetito, y

Theologia Mystica. 39 falsa, fin que la continuacion le acuse tedio.

v fastidio.

Lunes. El vltimo fin.

or Cavivacan

Primero punto, es considerar, como todos los hombres sueron criados, para que siruiendo à Dios salvassen sus almas. Tengo de ponderar lo que importa mi salvacion, que consiste en alcançar à Dios, y gozarle como vitimo sin. En perdiendo este sin, todo se pierde, y en ganadolo, todo se gana. Los asec tos han de ser aqui, desseos esicaces de mi salvacion.

2 Punto, es considerar los medios que tengo para alcançar este sin. El primero, es cumplir bien con la Ley de Dios. El segundo, no faltar à mis obligaciones. El tercero, es quitar todo lo que estorva, y poner lo bueno que me falta.

Punto, es, que no tégo de servir à Dios tan solamente como à Señor, cumpliendo con mis obligaciones; sino que tambien lo tengo de servir como à Padre, haziedo obras de super erogacion, como son ayunos, &c.

Martes. De la gracia, que es vida del alma.

Reimero punto, es confiderar, q de la ma
nera q el alma es vida del cuerpo, assi la
gracia

gracia habitual es vida del alma: y como el cuerpo sin alma, ni vive, ni oye, ni siente; assi el alma sin la gracia, no haze obras meritorias de la vida eterna. De aqui sacarè propositos de conservar la gracia, como vida del alma.

2 Punto, es considerar, que lo que es vn cuerpo muerto sin alma, esto es vn alma sin gracia; y como los gusanos se apoderan de vn cuerpo muerto, assi los demonios (à tener licencia) se apoderarán del alma. Los asectos serán temer perder tanto bien, y es-

tar fujeto à tanto mal. Il nos 20 comi

3 Punto, es confiderar, que los medios para confervar la gracia, son abstenerse vn hombre de los vicios, exercitar las virtudes, y frequentar los Sacramentos. Los afectos será deseas eficazes de aplicar estos medios. Miercoles. Del pecado, q es muerse del alma.

Rimero punto les considerar, que el peca do mortales traveison, y ofensa contra Dios, muerte del alma, y alegria del demonio. De aqui procurare sacar, horror, temor, y espanto à tanto mas.

2 Pinto es considerar los daños, que causa el pecado mortal. Lo primero, convirtid

las

los Angeles en demonios, echandolos del Cielo al Infierno. Lo fegundo, echò los primeros Padres del Paraylo, y de amigos de

Dios loshizo sus enemigos.

3 Punto, es considerar el castigo que me rece, que es pena eterna, y como ay tantos en el infierno por vn solo pecado mortal, estando yo toda via en camino de salvación, despues de aver cometido tantos pecados mortales. Los asectos que tengo de sacar, só agradecimiento, por ver que no soy condenado, como lo pudiera ser, y desse de hazer penitencias por mis culpis.

Ineves. De la muerte.

PRimero punto, es considerar, como siendo la muerte certissima, su hora es incierta, cuyos precursores son achaques, enfer medades, dolores, terrores, y otras miserias. De aqui sacarè, procurar tener voa santa vida, para tener después buena muerte.

2 Punto, es considerar, que la penirécia que se dexa para la hora de la muerte, es tan dudosa se incierta, como la misma hora de la muerte. De aquissa caré proposito para no exponer missalvacion à tanta consingencia.

3 Punto, es considerar la grande angus

tia, y fatiga en que se halla la naturaleza en aquel articulo, y como à penas entonces se puede acordar de Dios, ni de su salvacion. De aqui sacarè proposito para no dexar ne. gocio de tanta importancia, como es la salvacion, para trance tan dudolo, y de tanta

Viernes. El juyzio particular, y general. DRimero punto, es confiderar, como en apartandole el alma del cuerpo ferà presentada delante de Dios, acutandole el demonio Fiscal, y defendiendole el Angel Custodio como Abogado. De aqui facare temor à este juyzio can justo, como dudoto, y procu rarè vivir bien para dar alli buena cuenta.

2 Punto, es confiderar, como alli se me representarán todas las obras buenas, y malas:y si no huviere hecho penirencia por mis culpas, alli oirè sentencia de eterna condenacion, por lo qual debo prevenir este daño

con tiempo.

Punto, es confiderar la refurreccion vni versal de los cuerpos, y la espantola venida del Hijo de Dios para juzgar à todos, y er toces oiremos en revilta confirma la la ferten. cia, que el alma en el juyzio particular oyò.

De aqui sacarè, ser para mi en mi vida vn luez rigurolo, para que Dios en la muerte me sea lucz amoroso.

Sabado. Del Infierno:

Rimero punto, escoliderar vn lugar ancho, y espacioso debaxo dela tierra, lleno de denronios en figuras horribles, con fuege. humo, cinieblas, y ocras mil miseriass, Monstruos, borrendo, Dragones, y Serpientes de fuego, todos prevenidos por Dios para acormentar los malos.

Punto, es considerar la pena de los ten tidos. Los ojos feran atormentados en ver colas feas, v figuras espantosas de demonios. Los oilos, en oir blasfemias cotra Dies, mi. dos espantosos, bramidos, ahullidos, y gemidos de los condenados. El tacto, con fuego que quema el cuerpo, conavajas que le cortaràn, con ruedas, y garruchas que le estirenz El olfato, con hedor. El gusto, con amargary y todas estas penas seran eternas, por vin breve delevie temporal.

3 Punto, es considerar la pena del dafio, a confiste en perder la vista clara de Diespin siempre: esta pena atormentara el alma la explicablemente. Sacar de aqui propulto s

dero.

Domingo. La gloria eterna.

PRimero punto, es considerar, como la gracia es semilla de la gloria; y quanta gracia se alcança en esta vida, tanta gloria se recibe en la otra De aqui sacarè propositos de hazer buenas obras, y frequentar los Sacramentos, que son causas de la gracia.

2 Punto, es considerar la gloria accidental del cuerpo, que ha de tener las quatro dotes de gloria; y vestido de ropas Reales de claridad, verà la humanidad de Christo, que es objecto principal de la gloria accidental, con cuya presencia cada sentido recibirà especial gozo, sin rezelo de perderso toda la eternidad.

Punto, es considerar, como entonces se verà cara à cara la Essencia Divina, con sustres Personas distintas, en cuya clara vission, y amor beatissico consiste toda nuestra gloria formal, adequada; y de aqui manan al alma, fruicion del summo bien, paz, gozo, delectacion, y otros mil accidentes suaves, que inexplicablemente alegran el alma.

Para conservar, y llevar adelante este ge-

nero de Oracion mental, es menester tener tiempo determinado, lugar quieto, y sostega do, y vn Maestro espiritual que ayude. Es menester preparar los puntos de la meditación, leyendolos, ò oyendolos leer antes de començar la Oracion. Conviene mucho frequentar los Sacramentos, y víar de obras penales competentes, que son la escoba, que barre la conciencia, y quita el polvo de los desectos quotidianos.

## CAPITVLO XVII.

Aphorismos para principiantes.

Acramentos, buena sobras, y acudir bien à la Religion, es el camino derecho para la perfeccion.

2 Disciplinas, filicios, y aspereza corporal, son las primeras alajas para començar

la vida espiritual.

3 Principiante en la perfeccion, sin Maestro para la Oracion, es Navio sin Piloto, à

quien falta eltimon.

4 Quebrantar à menudo la voluntad propria en cosas menores, es disponer bien el alma para grandes savores.

5 La devocionse alcança, y conserva co

Di

la

la mortificacion, y con este se fervoriza la massibia Oracion.

6 Devocion de Maria, y del Santissimo Sacramento, son para la perfeccionel camino, y el sustento.

7 Quien quiere en la Oracion no estar distraido, calle entre dia, y ande recogido

8 Vestidos pobres, con remiendos de trecho en trecho, son encomiedas de Christo en vn Religioso pecho.

9 Modestia, compostura, penitencia, y mortificacion, quando ay mucho amor de

Dios,nazen de corazon.

ro Religioso, que de la obediencia no tiene estimacion, muestra que esfalsa, ò slaca su perfeccion.

rr Prevenga sus puncos, y lea leccion espiritual, quien quiere tener, como debe,

Oracion mental.

ra condicion, mas medra por penitécia, que por contemplacion.

13 Si quiere recebir favores Celestiales, privese de los regalos superfluos, y amis-

tades particulares.

14 Frequente con licencia la Sagrada

Theologia Myfica.

Comunion, quien quisiere con perseveran-

cia llegar à la perfeccion. Implification que

15 Regalar muchoel cuerpo, y guardar Castidad, esquerer juntar las tinieblas con la claridad. oren la sectionosa, refrancial

16 Mucho regalo espiritual, y corporal

solo por milagrose pueden juntar.

17 Al principiante, en las culpas se le delmaya el corazon,pero el perfecto, de las culpas faca humildad, y contricion.

- 18 El regalon, y gloton tenga verguença, si dize que en ral estado trata de perteced and O

cion, y penicencia.

19 Quien quiere orar, trate primero de

callar, y no se trate de regalar.

20 En la leccion espiritual, Dios habla con nospero en la Oracion, nosotros hablamos con Dios.

o 21 Quien quiere tratar con Dios largamente, no trate con los hombres fino lo

necessario, y esto brevemente.

22 Ternura de corazon, para flacos es bordon; pero la luz intelectual, es el arrimo del varon espiritual.

23 Quien quiere vencer la sequedad,

vie mucho de la obra penal.

124 No es de hombre recogido, andar fiempre frúcido; ni està la modestia Resigiosa, en vos compostura meliodrosa.

25 Aunque vno sea muy espiritual en lo interior, acomodese al trato licito de los

otros exterior.

26 Andar sucio, y desaliñado, quien piensa ser de Santos, vive muy engañado.

## CAPITVLO XVIII.

Secretos de aquella parte de la vida esplritual, que toca à los principiantes.

1. Preg. D'orque los principiantes suelen tener mas devocion sensible, ternura, y lagrimas, que los

perfectos ?

Resp. La devocion sensible es la carretilla de la vida espiritual; y como los principiantes son niños en espiritu, Dios se acomoda à su slaqueza, dandoles de valde este auxilio, para que no paren en el camino del espiritu.

2. Preg. Porque los niños, y las mugeres tienen, quando están devotas, mas lagrimas,

y ternura, que los hombres e

Resp. Esto de ordinario tienen el natural mas

tierno, y blando, que los hombres; por lo qual aquel humor, que tienen cerca de los ojos con el calor de la devoción sen-

los ojos con el calor de la devocion sensible, mas facilmente se disuelve y derrite, y se convierte en lagrimas. Esto es lo natural pero en lo sobrenatural, el don de lagrimas es parte de la devocion sensible; y como estos han menester la devocion para comer, reciben tambien el don de lagrimas, que les regala mucho.

3. Preg. Porque los principiantes devotos, fuelen fer muy inconstantes en las virtu-

des, y buenos propositos ?

Resp. Las virtudes, y buenos propositos de los tales, se suelen sundar muchas vezes en la devocion sensible, y las mas vezes en gracia actual, transeunte; y como falta este fundamento, faltan las virtudes, que se fundan en el, y assi el muy devoto no debe hazer voros.

4. Preg. Perque los sanguineos suelen ser devotos, nebles, rendidos, y obedientes, perolos colericos suelen ser magnanimos, y penitentes?

Resp. Estas virtudes tienen muy grande sims patia con los temperamentos naturales, y

a'si con la gracia se exerciran con facilidad; pero contra fu natural, ninguno jamas suele ser grande en virtud.

5 Preg. Por que los novicios suelen ser mas devotos, compuettos, y meliadrofos, que

los antiguos profesos?

Rejp La compostura exterior, quando no es ate dida, nace de ordinario del natural, ò de la compostura interior, y de la devoció y prefencia de Dios; v como tiene mucho . desto los tervarosos novicios, por esto andan ian compuestos: peroquando esta copostara es afectada es grade imprudecia, y declina à extremes, denfadan à todos.

6. Preg. Porque los novicios fon muy escan-

dalizables ?

Resp. Por rener poca prudencia: assi hazen . su vida, y costumbres Arancel de las acciones agenassicon lo qual se admiran mu-. cho, que otros puedan reir, hablar, andar, à comer, sino como ellos.

7. Prez. Porque muchos novicios de buen numal, y de mejor vocacion, falcan en la

Relyion ?

Refp Laprimero, muchos fon los llamados, y pocos los escogidos. Lo segundo, los Maestros imprudentes, que no faben acomodarse à su natural inclinacion en lo licito, tienen la culpa.

8. Preg. Porque los abiles de buen entendimiento, suelen ser muy combaridos de retaciones deshonestas en la Oracion, y

fuera della?

Resp. La abilidad, y sensualidad se sundan en vn milmo temperamento natural, que es humedo, y calido templado, por lo qual de ordinario los abiles son slacos en esto; aunque quando nace del demonio, no repara en temperamentos.

9. Preg. La fantidad ruidofa, aunque sea verdadera, porque suele ser peligrosa, ò à lo

menos sospechosa?

Resp. Por ser mas exercior de lo que debiera; por ser el aplauso popular, veneno de la humildad, sin la qual no ay verdadera santidad.

ticos de condicion, y de grofero entendimiento, fuelen fer menos Santos, que los espirituales discretos, entendidos, y cortefanos, teniendo à vezes los mismos exercicios, y estado?

Relp.

Resp. No està la santidad en el buen, ò mal entendimiento, sino en la gracia habitual, y en el exercicio de las virtudes; y como los de mal entendimiento, siguiendo su corto discurso, exercitan estas virtudes tanà loratero, y grosero, son como los herreros, que trabajan mucho, y ganan poco, pero los espirituales entendidos, son como los lapidarios, los quales labran vn Rubi, trabajan poco, y ganan cien ducados: assi vn Santo entendido, trabaja menos, y merece mas gracia.

11. Preg. Qual es el camino forçoso de la sal-

vacion ?

Resp. Cumplir cada vno con su obligacion.

12. Preg. Qual es el atajo de la perfeccion?

Resp. Amor Diuino, forrado en paciencia, y humiliacion.

13. Preg. Què diferencia ay entre vicio, y

pecado!

Resp. Son como genero, y especie: todo pecado es vicio, pero no todo vicio es pecado; como consta en los niños, y locos, los quales tienen vicios, pero no tienen pecados; por faltarles la razon, y libertad. El vicio, pues, es desecto natural; el pecado Theologia Mystica. 53 es desecto moral, que nace dela voluntad libre, con suficiente conocimiento de la malicia del objecto.

14. Preg En que consiste ser una cosa imper-

feccion?

Respondo: qualquiera accion, que desdize de la obligacion, y decencia del esta do que vno professa, serà imperfeccion; v.g.vna distraccion en la Oracion se dize imperfeccion; vn alçar con desemboltura los ojos, que desdize de la modestia; vna palabra picate, que desdize de la Caridad; vna palabra ociosa, à quien salta algun sin, ò necessidad, se llaman imperfecciones: si son voluntarias, seràn pecados veniales; si involuntarias, no seràn materia de confession.

15 Preg. Què diferécia ay entre la Santidad,

y la Caridad.

Resp. La Santidad, es la gracia habitual, que informa la substácia del alma. La Caridad, es la primera propria passió, que mana de la Santidad, como de essencia suya. Con la Santidad, nos ama Dios practicamente, haziendonos formalmente Santos El acto de la Caridad, es vna nobilissima disposicion, que aumenta esta Santidad.

## LIBRO SEGVNDO.

De la Oracion de afecto, y de vnioni.

# CAPITULO PRIMERO.

Que es Oracion de afecto.

A Oracion mental, aunque comienca poracto de entendimiento, recibe integridad de acto de voluncad para la qual concurré tres cofas: Gracia, que previene, y eleva: Entendimiento, que aprehende, y conoce: Acto de voluntad, que deffea, pilte, ama, o procura el bié conocido. Y como esta Oracion consiste en periciones, v fuplicas, ruegos, propofitos, contriciones, comparciones, humiliaciones; y todos estos afectos son actos de voluntad, por esso dezimbs, que esta Oración propriamente es perfeccion de la voluntad. Conocimiento de vna verdad pia, fin vn pio afecto de la volutad, ferà especulación, y no Oracion, amor, ò aficion, acerca del bien conocido. Si eleo. nocimiento no procede de la gracia, no ferà Oracion finoaficion, o amor natural.

Oracion de afecto, es à donde ay masafecos acerca del bien conocido, que no actos

de clou, que aunienta ella Sauridad

de entendimiento; v.g. con una simple aprehensien conezco la humanidad de Christo N. Señor: fi entonces la adoro, amo, y reverencio; si me humillo, si le pido, silloro mis culpas: todos estos actos se llaman afectos de la voluntad, yassi se dize esta Oracion de afecto. Llamase tambien Oracion de iluminacion, porque despues de aver conocido el objecto pio, y devoto con algun breve dif-'curlo antecedente, ò con vna simple aprehension concomitante de la verdad pia, suele aver vna luz sobrenatural, v espiritualmen te calurosa en el entendimiento, que calienta la voluntad, y la excita con afectos fervorosos, à que siga, y configa el bien, que le propone el entendimiento alumbrado, y por elto sellama iluminacion.

## CAPITVLO II.

Del afesto imitativo de la Vida, Passion, y Muerte de Christonuestro Señor;

A hemos visto los actos de la volunrad, como se llaman afectos. Entre estos actos ay vnos, quese llaman afectos imitativos, que son vnos desfeos practicos, y propositos sirmes de imitar, v

poner por obra algunas virtudes; cuya bondad, necessidad, v conveniencia le hazen fuerça. El principal exemplar de esta Ora. cion, es la Humanidad de Christo N. Señor. No puedo creer, que sea hombre espiritual, sino iluso, el que no estima, apoya, enseña, y exhorta à todos quantos tratan la Oracion mental; à la meditacion, è imitacion de la Vi da, Passion, y Muerce de Christo N. Señor: por ser esta Sanrissima Humanidad, despues de la Divinidad, suente, y manantial de todos los bienes de la naturaleza, y la gracia; pues es aquella Santissima Humavidad, el Libro de la Vida, cerrado para los reprobos, abierto, y legible para los predestinados: à donde se estudia con la medicación, con la confideracion le aprovecha, y con la imitacion de las virtudes, que alli fe hallan, se haze vn hombre Santo, y perfecto.

Ver la Humanidad del Hijo de Dios en fu Encarnacion, Nacimiento, Niñez, con tanta humildad; y apreciar esta virtud; y procurar exercitarla en lo interior, con tener baxo concepto de mi, y en lo exterior abrazandome con los oficios, y puestos mas hu-

mildes: esta esbuena imitacion.

Theologia Mystice.

Considerar, que siendo el dador de todas las commodidades temporales, se quiso privar dellas, por darme exemplo: y procurar imitar este exemplo, quitandome las commodidades superflual, es buena practica. Consundir mi gula con el exemplo de su abstinencia: reprimir mi ira con acordarme de su mansedumbre: animarme à la penitencia, considerando su grande paciencia, es bue-

na practica.

Finalmente, viendo este Libro desquader nado en el Atril de la Cruz, y levendo con la imitacion sus llagas, tormentos, y dolotes, ranto amor, y tanto dolor, tanta obediencia, y tanta paciencia, tanta pobreza, y tanta desnudez; tengo por impossible (moralmente hablando ) que el alma no medre mucho en esta Oracion: y mas si se sacan proposicos efieaces de executar aquellas virtudes, que le hizieren mas fuerça. Los que vían esta Oracion suelen ser gente espiritual, modesta, compuesta en lo exterior, dada à la penitencia, y mortificació: como al rebes, los que no tienen esta, ni otra provechosa Oracion, fuelen fer vagamundos, ociosos, regalenes, desembnelos, y tropiezo de vna comuni dad.

## CAPITVLO III.

Puntos de los Misterios de Christo nuestro Se nor, paralos dias de la Semana.

Domingo. El Nacimiento del Hijo de Dior.

PRimero Punto, es coniderar, como naciò
en vn estable à media noche, con suma
caridad, humildad, y pobreza, que sueron
las tres virtudes, que como Doctor nos leyò
en la Cathedra del Pelebre, y sobre las quales sundava su vida:

vo en el Cielo, v como de alli baxaron los Angeles à dar est mueva à los Pastores, que velaban; y que como los humildes, y solicitos reciben los savores Divinos, acudieron

estos pobres para adorar al Niño.

3 Punto, como la Madre viendo delante de fi, en vua poca de paja, al Hijode Dios, y suvo, le adorò, besandole el pie como à su Dios, la mano como à su Señor, el rostro como à su Hijo. Considerar los afectos, que tuvieron los Angeles, Pastores, Maria,

y Ioseph, y acompañarles,

## Lunes. La Circuncision.

PRimero punto, es considerar, como el Ni no Dios diò principio à la vida espiritual con la obediencia, obedeciendo à la Lèy de

la Circuncisson, que no le obligaba.

2 Punto, es considerar, como con la Cir. cuncision le pusieron el Nombre de IESVS, dando à entender, que no debe constar poco, lo que mucho vale 3 ni vo hombre puede fer Santo, si no le cuesta trabajo el exercicio de las virtudes.

3 Punto, es considerar la caridad con que començo à derramar su Sangre, dandonos aquellas pocas goras en señal, que à su
tiempo en la Passion avia de derramarla en
cantidad mayor, para redimirnos. Hazer
grande aprecio de los trabajos, y mas si se
padecen con inocencia, sin culpa.

Martes. La Adoracion de los Reyes.

Primero punto, es considerar, que al punto que vieron los Reves la Estrella en el Oriente, reconocieron la vocacion Divina, que llamaba à servir, y adorar à Dios recien encarnado, y nacido, y luego obedecieron.

2 Punto, es considerar los trabajos, que

les costò seguir la vocacion Divina, pues huvieron de dexarsus casas, parrias, parientes, y amigos. Sacar de aqui, como conviene dexar algo por Dios, porque mal se halla Dios entre los regalos, parientes, passatiempos, y amigos.

3 Punto, como llegaron à Belen, adoraron al Niño, le ofrecieron Oro, Incienfo, y Myrra, y cargados de dones Celestiales bolvieron por otro camino à su tierra. Nosotros ofrezcamos le los tres votos, y mudando la mala vida en buena, llegaremos al Cielo, que

es nuestra patria.

Miercoles. La buida à Egipto.

Rimero punto, es considerar, como despues que adoraron al Niño los tres Reyes, el Rey Herodes le persiguiò, y le quiso matar, y para esto mata à su proprio hijo, y otros muchos inocentes. Deducir, que no ay bien estable en esta vida, y que tras los bienes vienen los males; y lo poco que se deben estimar los bienes, y honras temporales.

2 Punto, como apareció vn Angel à San Ioseph en sueños, avisandole que huyesse à Egipto, v estuviesse alli hasta que otra cosa se le dixesse. Inferir, como mira Dios por los

fuyos,

suyos, y los libra de los peligros: como no le deben examinar los mandatos de los Superiores, y que los debemos tener por voz de

Angel, y aun del mismo Dios.

3 Punto, como las tres Personas mas Santas, è inocentes que avia en el mundo, que eran sesve, Maria, y soseph, vivian dester rados en Egipto, comiendo del trabajo de sus manos. Inferir, que con los trabajos, crecen los buenos en virtud, y con los regalos, crecen los malos en maldad, y pecados.

Iueves. Como se perdiò el Niño, y fue ballado al tersero dia en el Templo.

PRimero punto, es confiderar, como para dar principio à la perfeccion, predicació, y vida Apostolica, se hande dexar los parientes, aunque sean Santos; porque no ay Prose-

ta en la propria patria.

2 Punto, como lo que es perdida para el cuerpo, es ganancia para el alma. La Virgen perdiò su hijo Niño, y le hallò hecho Doctor disputando en el Templo. Interir, que Dios mejora las perdidas temporales, que se padecen por èl.

3 Punto, como por la obediécia dexò la

predicacion voluntaria, y no la obligatoria, y fue con Maria, y Ioseph à su casa, à donde les estuvo su jeto, creciendo en el Cuerpo, y exercitando las virtudes superiores del Alma. Inferir el exercitarlas, su jetandose, y obedeciendo.

Viernes. Su Bautismo en el rio Iordan.

Rimero punto, es considerar, como para dar principio à su predicacion, quiso dar buen exemplo à los pecadores para que à su imitacion acudiessen al Bautismo de la Penitencia, y oyessen los Sermones de San Juan. Inferir lo que importa el buen exemple en las personas publicas.

Punto, como quiso bautizarse por ma no de Sau Iuan, para acreditar su Persona, y su Doctrina. Intérir, quan bien sabe Dios

honrar à sus amigos.

3 Punto, como quiso mostrar su humildad, pues siendo aquel Bautismo para los pecadores, sin serlo el, quiso que le tuviessen por tal Esto nos enseña el poeo caso, que debemos hazer de los juyzios errados del

mundo, que tiene por bueno al malo, y por malo al bueno.

Sabado. Ayuno de los quarenta dias.

PRimero punto, considerar, como para dar principio à la predicación, se retirò al desierto, para tratar este negoció con su Padre, mediante la Oración. Inferir, que en todos nuestros negociós debemos recurrir à Dios, si ha de aversucesto bueno; mayormente si se trata de la conversion de las almas.

almas.

2 Punto, como le acometió el demonio con tres tentaciones, de gula, vanidad, è impiedad, las quales venció: para darnos à entender, que no ay persona tan santa, ni lugar tan solitario, ni ocupacion tan buena, que pueda escapar de las tentaciones, en las quales pretende Dios nuestras Coronas, y no nuestras caydas.

3 Punto, como despues de aver ayunado quarenta dias, y vencido las tentaciones, vinieron los Angeles, y le traxeron de comer: para que entendamos, que los regalos

Celestiales vienen muy bien, despues de aver vencido las tenta-

ciones.

## CAPITVLO IV.

De la Passion del Señor, para cada dia de la semana.

Rimero punto considerar, como comencò por la Ocacion su Passion; y con estar can seco, y angustiado en ella, durò creshoras, hasta derramar la Sangre mezclada con sudor. De aqui sacarè lo primero, amor, y estimacion à la Oracion seca. Lo segundo, resignacion de mi voluntad en la de Dios.

2 Punto, como le apareció vn Angel confortando la parte inferior de la Humanidad, representandole la voluntad del Padre, la importancia del negocio, el remedio de los hombres, y la alegria de los Angeles. Inferir, que nunca falta Dios à los atribulados, como no faltò à su Hijo.

Punto, que los efectos que saco de la Oracion, fueron. El primero, amar los trabajos, y darse à prisson à los impios. El segundo, fue amor à los enemigos; pues siendo ludas rraydor enemigo suyo, llamandole amigo, le diò osculo de paz. El tercero, el benesicio

mi-

Theologia Mystica.

milagroso, que hizo à Malco, al tiempo que mas le ofendia. Inferir la imitacion de se-mejantes virtudes.

Martes. Acusacion, testimonios, y bosetadas. PRimero punto, considerar, como despues

de presso le llevaron à diferentes Tribunales, y levantandole fassos testimonios en cada Tribunal, en casas de Anàs, y Caysàs, le aboserearon como à blassemo: en casa de Herodes le vistieron de blanco, como à loco: en casa de Pilatos le azotaron, como à ladron reboltoso. Inferir, quan gran cosa es la paciencia, con la inocencia.

2. Punto, como estando presso aquella noche, y maniatado, sintió mas la negacion de San Pedro, que las afrentas de los Sayones. Inferir, que siente Dios mas las caidas en los buenos, que la impiedad en los malos.

3 Punto, como estando acusado por los Pontifices delante de Pilatos, callando por su inocencia, bolvió por el la muger de Pilatos. Inferir, que si el justo en la tribulación,

y testimonio calla, traza Dios à vezes

que los malos buelvan

por el.

E4 Mier-

Miercoles. Los Azotes en la Coluna.

Rimero punto, considerar, como condes nado à Azotes como infame, los Sayones le desnudaron al redopelo, y con muchas injurias, y bosetadas le acaron desnudo à la Columna. De aqui sacarè compunciono compassion, y verguença.

2 Punto, como le dieron cinco mil Azotes, remudando le los Sayones, y tomando nuevos latigos, corria la fangre por el suelo que pitaban, y ellos como cosa asquerosa la sacudian de si. O ceguedad del mundo, que

tiene por vil lo preciolo!

Punto, despues de los Azotes, estando abiertas las carnes, le sentaron en vna piedra, y alli escupiendole, y mesandole de las barbas, y cabello, le vendaron los ojos, le coronaron de espinas, y dandole boseradas, le dezian, que prosetizasse quien le avia herido. De aqui sacarè compassion, compuncion, y dolor de mis pecados, que sueron causa de todo esto.

Ineves. El Ecce Homo.

PRimero punto, considerar, como los Soldados le vistieronde una vestidura vieja, como si fuera Porpura Real, para hazer burla del.

Theologia Mystica. dèl, y por vilipendio le dezian: Dios te sal-

ve Rey de los Iudios.

Punto, quando le pusieron vna Corona de espinas, con vna caña en la mano. Cofiderar aquel rostro venerablelleno de regueras de Sangre, les ojos llenos de lagrimas, y langre: tal aspecto à quien no movera?

Punto, como Pilatos le saco en este trage al coredor, que cala à la plaza, y dixo al Pueblo: Veis agui al bombre; y ellos pidieron, que fuelle crucificado, dio sentencia de muerte contra èl. Sacarè de aqui, y de los puntos antecedentes, compassion, lastima, dolor, amor, y lagrimas, and to oile son of

# OTRO PVNTO PARA EL IVEVES.

La institucion del Santissimo Sacramento. Rimero punto, considerar, que como quiso con su Passion redimirnos, quiso tambien con su Cuerpo, y Sangre sustentar. nos; porque poco parece importaba el refcatarnos, si despues muriessemos de habre. Los afectos feràn agradecimientos, y admira cion de ta grande beneficio como rescatarnos, y sustentarnos con su Cuerpo, y Sangre.

2 Punto, como instituyò este Sacrameto,

precediendo la observancia legal, y el lavatorio de los pies; parà denorar las virtudes con que nos devemos prevenir, antes de sle-

gar a este Soberano Sacramento.

Punto como en este Sacramento están realmente el Cuerpo, y Sangre deste Dios Hombre, como Fuentes de la gracia. Y assistante ricemos, si nos disponemos, podemos salir muy Santos, y muy llenos de gracia, de vua sola Comunion.

b Viernes, Puesto en la Cruz.

PRimero punto, cosiderar, como despues de dada la sentencia de muerte, cargo su Cruz, saliò al lugar del suplicio, y en el camino encotrò à su Madre, y à otras mugeres piadosas, y lo que les dixo.

Punto, como en llegando al Monte Calvario le definidaron, y tendieron en la Cruz, le estiraron con cuerdas, y le enclavaró pies, y manos, y hiego le levantaron en alto. Sacar de aqui, y del punto antecedente, copassion, dolor, lagrimas, y otros afectos tiernos.

dono al buen Ladron, encomendo à su Madre al Discipulo querido, hablo à su Padre, dixo que tenla sed, y dando vna voz grande

pi-

Theologia Myslica. 69 espirò, y vn Soldado le abriò con vna lança el Costado. Ponderar, como en esta muerte el Sol fe cubriò de luto, temblò la tierra, y las principales criaturas hizieron sentimiento; y quan ingrato serà el hombre, que en esta muerte no tiene sentimiento, ni agradecimiento.

Sabado. La Soledad de la Virgen.

DRimero punto, confiderar, como le baxaron de la Cruz, y pusieron el Cuerpo muerto en las manos de la Virgen Santissima, y lo que llorò con èl. Acompañaremosla con lagrimas, y fentimiento.

Punto, como le entraron en sepultura agena, y el llanto que hazian las piadosas mugeres, que le siguieron con su Madre.

Punto, la soledad en que que do la Ma. dre de Dios, y como ayuno, y llorò en filencio, y foledad todo el tiempo que estuvo en el Sepulcro. De aqui sacaremos su imitacion.

Domingo. De la Resurreccion

DRimero punto, considerar, como despues de aver sacado los Santos Padres del Limbo, entrò el Alma en el Cuerpo; y como el Sol revistiendo à una nube negra, le haze un hermoso arreboljassi se hermosed el Cuerpo

2 Punto, como resucitado visiro à su Madre en primer lugar, y todos los Patriarcas, y Prosetas hizieron acatamiento à la Virgen Santissima, y despues apareció à

otras personas.

Punto, las mugeres vieron dos Angeles vestidos de blanco en el Sepulcro, y les dixeron, como avía ya resucitado, y despues apareció à los Apostoles. Los afectos que tengo de sacar de aqui, son de gozo, y alegria.

CAPITVLO V.

Como esta Oración de la Oración de afecto vàn contra, ò fuera de la razon: y como esta Oración, naciendo de la gracia, và tan arrimada à toda buena razon, su principal esectos, y provecho es, reducir à vn bue medio los afectos sobresalientes, a justando-los à las obligaciones del estado.

Si el estado suere de la vida activa, de Cofrades Congregantes, Hospiralarios, ò casados; la Oracion de asecto enseña à los tales, que en primer lugar deben cumplir con las

obli-

Theologia Myfica.

obligaciones forçosas de su alma, casa, y familia, y el tiempo que les sobrare podràn emplear en sus devociones, sin que hagan la Oracion (que es medio para la salvacion) fin de su obligacion.

Si el estado suere de Hermitaño retirado, buena parte desta Oracion se debe enderezar para guardar el silencio: gustar del retiro, y soledad: vsar de abitos viles, groseros, y remendados, pero tan limpios como pobres: tener la vivienda, aunque estrecha, pero assendada, no sumptuosa, pero acomodada, sin alha jas preciosas: huir de competencias, y emulaciones, sin buscar aplauso popular, que debaxo del sayal puede aver poca humildad, y menos caridad.

Si el estado suere la vida mixta, adonde se junta Marta con Maria, la ocupacion con la Oracion; buena parte desta Oracion se debe aplicar para que se estudie con gana, y cuydado, teniedo recta la intencion de que sea en orden al predicar, confessar, y leer Cathe dra, y en orden à adquirir otras virtudes, que estàn conjuntas con el estado, y quitar

los defectos en que pueden tropezar.

Es tentacion ordinaria en los retirados,

Practica de la

dessear con inquierud suya, ayudar à los proximos; y de los de la vida mixta, en gustando de la interior suavidad de la Oracion, gustar del retiro, y huir del trato del proximo. Esta Oracion sirve para enfrenar estos desseos viciolos, y reducirlos à buen medio, sin que ninguno falte à su obligacion; porque la Oracion que falta à la obligacion, mas tiene de ilusion, que de Oracion.

## CAPITVLO VI.

Porque algunos de huen entendimieto no puede tener Oracion, quando, y como ellos quieren?

A Oracion mental, santa, y buena, co siste en actos vitales sobrenaturales, y libres. Lo sobrenatural le viene de la gracia; lo vital, del alma radicalmente, como de principio de vida, y proximamente del entendimiento, y voluntad. La libertad, procede de la indiferencia de la voluntad; de manera, que la gracia es el principio mas principal; y cosorme sobra, ò falta este principio, sobra, ò falta la Oracion; y como vn hombre por agil, y ligero que sea, sin escalera no puede subir a lo mas alto de las Torres; alli sin gracia, que es la escalera de la vi-

Theologia Mystica. da espiritual, no puede subir à la alteza de la Oracion mental. Y no basta que sea abil, y muy discursivo, que esto le bastarà en lo natural; pero en lo fobrenatural ha menester especial gracia, que le suba, y eleve al estado sobrenatural, que es vn grado mas arriba, que todo lo natural. Y aunque Dios no nos falta con la gracia suficiente; pero no tiene obligacion de darnos la gracia eficaz para todas las obras de super erogación: y quando nos niega la gracia eficaz para la Oracion suave, luele concederla para que tengamos como conviene la Oracion seca, y para que tengamos paciencia, y perseverancia en la sequedad:de manera, que el vivo, profundo, y agua

do de la gracia.

Supuesta esta doctrina, digo, que avalgumes ingenios, que en materias especulativas, y escolasticas, discurren como Aguilas, y con grande facilidad, y gusto; pero en llegando a la Oracion mental, no pueden dar un passo adelante, están como pasmados, se halla tardos, secos, è impedidos, osuscado el entenmiento, y desganada la voluntad; y assistentes.

do ingenio, el discurso presto, y sagaz, no obra en la Oracion, sino en quanto es eleva-

ciegos, delmayados, y delabridos, profiguen su Oracion con afficcion.

Loprimero, sepan lostales, que en materias sobrenaturales no pueden hazer cosa como conviene, con solas sus fuerças naturales.

Lo legundo, sino tienen gracia eficaz para orar co suavidad, gusto, ternura, y lagrimas, la tendràn para orar con sequedad; y si les falta para la Oracion, no les faltarà gracia para exercitar la mortificacion, ofreciendo à Dios su sequedad.

Lo tercero, entiendan, que la Oracion es don de Dios, que la dà quando èl quiere, y

no quando nosotros queremos.

Loquarto, para que las almas no se crien regalonas, sustentandose con la ternura de la Oracion devota, y sepan comer el cortezon de la sequedad, que aunque no sabrosa, pero es provechosa: à estos tales, si eratan de Oracion con perseverancia animelesmucho el Maestro: si son principiantes, que tienen desectos, y pecados veniales, remitalos à la consession, y al examen general, y particular de la conciencia; que se dèn à las penisencias corporales, de silicios, disciplinas, y ayunos;

que callen, y anden recogidamente entre dia; que quebranten su gusto con la abnegacion en cosas menudas: quien perseverare con estas disposiciones, tarde que temprano hallarà lo que le falta, y busca.

### CAPITVLO VII.

Ir Etica de la operacion afectica, seca, y va-

rius modos de seguedad.

A Oracion seca, tibia, pobre, y llena de tentaciones, y distracciones, es la mas comun que ay en la vida espirituat, que lo muy suave, devoto, y sabroso, es como el vestido de la Pasqua, que no se suele gastarentre semana; si no es q son muy ricos en virtudes, y santidad los que de ordinario reciben estos favores (hablo, pues, de lo ordinario) y digo, que es menester mucha gracia, grande vocacion, y Maestro diestro para poder caminar largos años con sequedad.

Ay algunos, que passan todo el tiempo de la Oracion con grande sequedad, y afficció, echando à si mismos, y à sus pecados la cau-sa de aquella sequedad, y diziendo có David: Señor mio, conozco que toda esta sequedad q padezco, es pena de mis pecados, y malas

F

correspondencias; y desta manera con el corazon triste, passan teda la hora de Oracion.

Otros ay, que comiençan la Oracion con gusto, servor, y devocion, y como van prosiguiendo, se les va secando el corazon, y faltando el discurso, y desta suerte sienten yn gran tedio, y pesso interior; con lo qual se les caen las alas del corazon, y luego tienen gana, y aun buscan ocasion para dexar la Oracion: y aunque comiençan muchas vezes à discurrir sobre la materia, que tienen prevenida, suego se distraen; en lo qual oran con grande satiga: se stos perseveran, merecen mucho.

Personas ay de Oracion, que tienen vin grande pasmo interior, sin poder à su pare-cer pensar en Dios, ni tener vn pio afecto, y quando mucho, alçando el corazon con pesadumbre, dizen: Fiat voluntas tua, con tibieza; y aun esto mismo piensan, que es mas cumplimiento, que no piedad, ò rendimiento de la voluntad: à estos tales parece, que los Cielos son de bronce, con lo qual viven muy afligidos, y tristes.

Ocros al contrario, para quien la Oracion retirada es el palenque de lus trabajos, y ten

tacio-

Theologia Myflica.

taciones: y mas si entonces ay alguna passion predominante, y rurbada, que rebuelve el humor que les corresponde; es increible la turbación interior que tienen, y mas fi fa guerrale funda en algunos eferupulos intrincados, con que se persuaden, que nada hazen, y que no sirven à Dios : es inexplicable el tormento que paisan. Estos hanmenester vn buen Maestro espiritual, que los conforte. Algunos hallo, que en la Oracion mental caminan à pedazos, faltando como langostas de vna afficcion en otra, y de esta manera hazen su camino, meditan, ò pienian vn poco en Dios, y luego se distraen; v na vez le relignan, orra vez le delmavan; y de esta manera con afectos secos y destrabados con melancolia, con delabrimiento, y otras muchas Cruzes, proliguen fu Oracion. Esta suele ser gente virtuosa, y amada de Dios : es mucha la gracia que tienen para poder perseverar en esta Oracion;

pero estos al fin llegan à experimentar en si grandes regalos, y favores Di-

VIDOS.

#### CAPITVLO VIII.

On aver comunicado muchas perfonas Santas, raras hallè con quien
aya querido Dios dispensar en este
particular, por ser esta tentacion la guardajoya de la humildad, palenque de batallas,
coronas, y premios. No se escapan desta tentacion las mas puras Virgines, ni los mas retirados Anacoretas; tienensa los Maestros espirituales, para humillar los, y raras vezes falta à
los principiantes; si no es, que son terrestres,
frios, y muy melancolicos; pero entonces los
tales tienen peores resabios, y tentaciones.

Esta tentacion puede nacer de varias raizes: La primera, puede ser el temperamento sanguineo, humedo, y calido, y el euerpo regalado; sus remedios entonces, son todas quantas obras penales puede vno hazer, de silicios, disciplinas, y ayunos, quitando ro tan tolamente lo supersuo, sino aun mucho de lo necessario del comer, beber, y vestir, y

huir sobre todo las ocasiones.

La segunda raiz, suele ser vna sobervia, que cassiga con luxuria manifiesta: su remedio

Theologia Mystica.

no son entonces penitencias corporales, sino vna verdadera humildad de corazon, y humillaciones exteriores.

La tercera raiz, puede ser permission Divina para probar à los suyos en estas batallas, y coronar sus victorias: como se vido en S. Gerenimo, el qual estando en los desiertos de Siria, tan humilde, como penitente, no teniendo mas que el pellejo sobre los huessos, ardia en tentaciones deshonestas, cuyo remedio no consistia en la penitencia, sino en la paciencia, conformandose con la voluntad de Dios, de quien le vino el socorro.

Los remedios para esta tentacion, son los siguientes. El primero, frequentar los Sacramentos, mayormente la Comunion, que es Vino que engendra Virgines. El segundo, ser devoto de la Virgen, que es madre de la pureza, y en especial de su purissima Concepcion. El tercero, acudir à menudo al Padre espiritual, dandole cuenta de su trabajo. El quarto, añadir algo à las penitencias ordinarias, huyendo quanto pudiere de las oca-

siones, tiempos, y circunstancias, que ya sabe por experiencia le hazen daño en esta materia.

F 3

#### CAPITVLO IX.

Como se conoce quando las sequedades son penas de nuestra culpas d prueba de Dios.

Exando à parte vnas personas Religiofas, que vestidas, y calçadas con fus commodidades, y regalos, convicii en en un modo de vivir algo regalon el instituto de la Religion, los quales dizen, que con guardar los Mandamientos le salvan: como si anelar à la perfeccion, que profeifar in legun su instituto, no fuesse Mandamiento de Dios Estos de ordinario en todas sus Oraciones siencen sequedad, tedios, y remordimiento de conciencia, como pena de muchos pecados fecretos que tienen. Dexado à parte à estos, hablamos de los que tratande Oracion, y perfeccion, los quales te persuaden de ordinario, que estas sequedades son penas de sus imperfecciones.

Quando la sequedad es pena de los pecados veniales ( que de ordinario no ay mortales en los que traran de Oracion) en la Oracion recogida, la misma conciencia trae à la memoria la palabra picante, que lassimò à el hermano; la golosina en que picò, la impa-

cien-

ciencia con que se inquietò, la ocasion de las parlerias en que se metiò, las risadas, y entretenimientos en que gastò el tiempo; y como quando el rayo del Sol entra por la ventana, vemos en èl los atomos mas menudos, que antes no veiamos: de la misma manera quando Dios nos embia vn rayo de luz espiritual, en esta luz, y có ella, vemos todas nues tras imperfecciones, que antes estavan olvidadas, y escondidas El remedio es, exercitar en nosotros espiritu de compuncion, y contricion, con sirme proposito de la enmienda, dado cuenta al Padre espiritual de los mayores, y menores desectos en que solemos caer.

res, y menores desectos en que solemos caer.

Pero quando la sequedad nace de vna amorosa prueba, que N. Señor nos haze, son muy diserentes los esectos que el alma (estando en Oracion recogida) siente en si misma. Lo primero, aunque tenga vn habitual temor, de que aquella sequedad sea pena de sus pecados, no le remuerde la conciencia en particular, con la memoria de algun defecto conocido. Lo segundo, mas le humilla, quo desmaya la sequedad. Lo tercero, siente animo, y valor en si para perseverar todo el tiempo en la Oracion, por mas grande que

F 4

**f**ca

sea la sequedad, y afficcion. Lo quarto, siente en si buen animo despues desta Oracion, para cumplir bien con lu obligacion, sin dexar de exercitar con buen animo la penitencia, obediencia, y las demas obras buenas, que estuvieren conjuntas con su estado. Sequedad con estas circunstancias, no es pena de pecados, fino prueba amorofa de Dios:à eftos anime, y consuele mucho el Padre espiricual, con palabras blandas, y morolas, apoyandoles, v alabandoles el camino por donde Dios les lleva; y que para aliviar las sequedades interiores, es necessario exercitar las virtudes exteriores, como son, leer leccion espiritual, rezar el Rosario, visitar a menudo el Santissimo Sacramento, ganar Indulgencias para fi, v para las Animas de Purgatorio; y aun el Miestrohaga oficio de vna madre piadola, regalandoles de quando en quando con regalos corporales, llevandoles

al campo, ò huerta: que de essa suerte, consolan sos lo exterior del hombre, se sue le aliviar lo interior.

### CAPITVLO X.

Que es vnion, y que diferencia ay entre Oras
cion de afecto, y vnion.

Racion de vnion, es vn amoroso con nocimiento, que despega el alma de toda criatura, y la vne asectuo-samente con su Criador; de manera, que sien do asecto todo acto de voluntad, toda la Oracion vniviva es asectuosa, por ser la vnion acto tan principal de la voluntad; pero toda Oracion de asecto, ò asectiva, no es siempre vnitiva, ni vnion.

La Oracion afectiva, se exercita por la mayor parte con actos de virtudes morales, como son, afectos de obediencia, pobreza, castidad, humiliaciones, compunciones, resignaciones, y peticiones, y de quando en quando se les mezclan algunos actos de virtud Theologales; pero en la Oracion de vnió se exercitan de ordinario los actos Theologales de Fè, Esperança, y Caridad, y extraordinariamente se añaden los afectos de las virtudes morales. La vnion suele ser facil, pacifica, y delevtosa; la Oracion de afecto, aunque es trabajosa, pero es muy provecho-

la.

sa. La vnion pega, y junta el alma con el Criador, à quien primero despegò de la criatura la Oracion de asecto de manera, que la vnion es medio entre la Oracion de asecto, y la contemplacion, que es lo supremo de la vnion.

Esta Oracion se divide en vnion suave, y en vnion seca, obscura, y desabrida La vnion suave, en razon de principio elevante, y coe perante, es una qualidad sobre añadida al habito de la Caridad tan folamente, que es perfeccion propriamente de la voluntad : que como la contemplacion es de entendimiento, y voluntad juntamente;affi la vnio, que es escalon de la contemplacion, es de fola la voluntad ; la qual virtud es virtualmente heterogenea en sus actos:quiero des zir, que procede actos vnitivos amorofos, diversos en especie; porque coforme representa el entendimiento à la voluntad el objecto, assi la voluntad lo ama con amor vnitivo. Si Dios se le representa como summo bien con especial grandeza, la voluntad lo ama, y engrandece. Si se le representa como bienhechor, la voluntad lo ama, y agradeze. Si le reconoce como Omnipotente, le ama, y adora. adora. Si se le representa como Trino en las Personas, y Vno en la Essencia, lo cree, y ama.

Pero buena parte desta Oracion de vnion consiste en vna suave elevacion del alma, co que assistiendo en la presencia de Dios, propripe en coloquios amorolos, diziendo: Vida de mi vida, en quien vo, y toda criatura vivimos, à dode has estado escodida hassa aoras Hermosura tan antigua, quan nueva es para mi tu regalada presencia! Dios mio, suera de ti nada quiero. Vida de mi corazon, quien te amàra como los Serasines! O Iesus de mi alma, quien podrà vivir sin tis En estos coloquios se suele gastar gran parte de la Oració de vnion.

### CAPITVLO XI.

A vnion obscura, y su gră provecho triste de cos s Divinas, a compañado con vn amor penoso. En esta Oració està el alma con los pensamientos, y afectos encontrados temiendo à quien ama, y buscando como ausente à quien tiene muy presente; y aunque procura desasirse desta penosa vnion, se siente detenida con vna suerça secreta, que no se permite apartarse desta

Oracion. En la qual, lo primero, duda mucho si le agrada. Lo segundo, sospecha, que aquella fatiga interior es pena de sus pecados.Lo tercero, duda si và por bueno, ò mal camino; que no informa bien a fu Padre espiritual, à quien quizi trac engañado. Lo quarto, fi tiene tentaciones contra la pureza, it ofrecimientos, y representaciones contra la Humanidad de Christo, contra la pureza de la Virgen, òblasfemias cotra Dios, y sus Sacramentos, aunque no le remuerda la conciécia de algun consentimiento que diò. En estas batallas es tanta la pena, melancolia, y afliccion interior, que la pobre alma siente, que apenas puede respirar en el ahogo interior que siente, en presencia de su amado. Con todo esto, este tal anda modesto, compuesto, y muy rendidoa sus Superiores. Este genero de Oracion, es como vna tempestad deshecha por popa, que con grande pavor, espanto, y temor de los passageros, haze que el Navio en poco tiempo camine largo viage. Alli los que tienen esta Oracion, llegan a ser muy Santos, por las grandes victorias que alcançan en tan penolas batallas, y por exercitar tantas virtudes morales, solidas, de penitencia, paciencia, y mortificacion; porque lo mas provechoso, y meritorio de la vida espiritual suele estar encerrado, mas en lo laborioso, que no en lo deleytoso della.

### CAPITVLO XII.

Puntos de los Misterios y Festividades principales de la Virgen N. Señora.

Lunes. La Concepcion.

Rimero punto, considerar, que assi como el Sol, y la Luna sueron criados co
luz, el Sól con luz propria, y la Luna
con luz participada del Sol; assi el Alma de
Christo sue criada con luz de gracia propria,
y el Alma de la Virgen como Luna, sue criada có la luz de la gracia participada del Hijo
de Dios. Losasectos serán de agradecimieto,
para có el Hijo, dando parabienes à la Madre.

2 Punto considerar, que de la manera que el Sol, aunque por algun tiempo estè debaxo de nubes, sale al sin, y alegra al mundo; assi este Misterio de la Concepcion, aunque por algun tiempo estuvo debaxo de las nubes de contradiciones, al sin como Sol Divino, saliò descubriendo los rayos de su clari-

dad.

dad, para alegrar à lus devotos.

Punto, como se adornan los Palacios, que se labran para Principes, y con su prime, ra piedra sue len echar monedas de oro, y de plata: de la misma manera, aviendo de ser la Virgen Palacio, y morada del Hijo de Dios, sue adornada su Alma con inumerables dones Celestiales; y como su Concepcion sue la primera piedra deste edisicio, en ella se deposicaron las monedas de las gracias, habitual, actual, y original.

Martes. El Nacimiento.

Rimero punto, confiderar, que assi como en naciedo la luz hermosa de la Aurora, se echa de vèr, que està cercano el dia: de la misma manera en naciendo Maria, como Aurora, nos descubrio, que avia de nacer de ella el Sol de justicia. Los asectos serán coloquios con esta Aurora pidiendole su savor.

Aurora, se acaba la noche, v comiença el dia: desta manera, para quiennace la devocion de Maria, suele acabar la noche de la culpa,

y començar el dia de la gracia.

3 Punto, que assi como los Pajaritos, que de noche callaban, cantan à la Aurora de la

misma manera las almas, que estavan tristes, y calladas en su autencia, despues de su nacimiento cantan sus alabanças.

Miercoles. La Presentacion.

Rimero punto, confiderar, que las demás criaturas en la Ley vieja, se presentaban à Dios, como esclavos à su Señor; pero esta Virgen sue presentada como Hija para el Padre Eterno, como Madre para el Hijo, y Esposa para el Espiritu Santo. Los coloquios seran para bienes, y ternuras.

2 Punto, como la Niña subiò con espiritu, y servor las gradas del Templo, venciendo alguna dificultad para servir à Dios: assi no-sotros devemos vencer alguna dificultad, para el mismo sin.

3 Punto, como se encerrò para servir à Dios en su ninez, y los Angeles la sirvieron como criados; y el continuo exercicio de virtudes, que tuvo en su recogimiento.

lueves. La Anunciacion.

Rimero punto, confideras, como estando la Virgen recogida en Oracion, le apareci del Arcangel en figura honesta, y modesta de mancebo, con los ojos baxos, y de rodilas, saludandola con el Aye MARIA. Inferir.

como la Oracion es la disposicion para todas

las obras mayores.

2 Punto, como la Virgen de puro humilde se turbo, conociendo su indignidad, llamandose Esclava. Inferir, que quanto mas se abaten los humildes, tanto mas Dios los ensalça.

3 Punto, como encarno el Hijo de Dios, quedando ella hecha Madre de Dios, y el Hijo de Dios, Hijo del hombre, con admiracion de los Angeles, y tanto provecho de los

hombres.

Viernes. La Visitacion.

PRimero punto, considerar, como sabiendo la Virgen por revelacion la concepcion, del Baptista, saliò de casa para sacarle del pecado Original. Inferir, que quien tiene mucho de Dios, sabe ayudar bien al proximo.

ra exercitar las virtudes de Humildad, Paciencia, y Caridad. Inferir, que quanto vno tuviere mas de Dios, tanto es mas virtuoso en si, y para otros.

3 Punto, como en su vista, y Visitacion Santificò à Iuan, hizo Profetiza à su madre, comunicò mil bienes à toda la familia; y

echan.

echandole bendicion Santa Isabel, ella resiriò con su cantico estos bienes à Dios.

Sabade. La Purificacion.

PRimero punto; considerar, como yendo al Templo, llevando al Niño en los brazos, y San Ioseph à su lado, estava el camino lleno de Angelas, divididos en lucidos Esquadrones, que acompañavan à su Rey, y Reyna, con admiracion, y reverencia.

2 Punto, como Simeon, y Ana Profetiza, con especial revelacion, madrugaron aquel dia, y viniendo al Templo combidaron los Sacerdotes; los quales todos en Procession, y con candelas en las manos, salieron a recibir tan Santos huespedes. Alli recibiò en sus brazos Simeon al Santo Niño, profetizò à la Madre los dolores venideros, los quales aceptò con buena voluntad.

3 Punto, como el Niño fue presentado, y rescatado por cinco siclos, la Madre fue purificada con la ceremonia legal, no por necesfidad, sino por piedad. Los coloquios aqui, se-

ràn de ternura, amor, y devocion.

Domingo, La Assumpcion.

Rimero punto, considerar, q iu enfermedad sue amor, sin otra caletura, ni dolor,

. .

Y

y desseos de ver à su Hijo. Inserir, que quien vive storando, muere como Cisce cancando; y como la buena vida erae buena muerte.

2 Punto, como faliendo el Alma del Cuerpo, fobiò al Cielo acompañada de su Hijo, y de los Angeles, y sue colocada al la-

do de su Hijo.

3 Punto, como al tercer dia fue vnida fu Alma con su Cuerpo, y entrambos salieron del Sepulcro con vna Procession de Patriarcas, y Profetas, mezclados con los Serafines, y ella iba al lado de su Hijo, y allà sue coronada por Reyna de la gloria la Soberana Señora. Los coloquios sean tiernos, devotos, y amorosos.

CAPITVLO XIII

Aphorismos, quetocanà los aprevechados en la vida espiritual.

Vmplir cada vno su obligacion, es caminar derechamente à la perfeccion.

2 Quien ora, obra; que obras son amo-

res, y no buenas razones.

3 Gastar mucho tiempo en la Oracion, y saltar à la obligacion; mas tiene de ilufion, que de Oracion.

冠S

Theologia Myftica.

93

4. Es engañosa la Oracion, si sin exercicio de virtudes pretende llegar à la perfecció.

5 Toda passiones veneno de la Oració; y si fuere veheméte, trae muy turbada la mête.

6 Nobasta la razon, para vencer à vezes vna envejecida passion.

7 Para que se pierda la Oracion, lo mismo

es que sea buena, ò mala la passion.

8 La passion desordenada, por si sola es Cruz bien pesada.

9 Quanta fuere la mortificacion, tanta

fuele fer la Oracion. Inglian la management

to Con ambicion, y vanidad, no caben bien Oración, y Santidad.

11 Quien tuviere mucha luz, amara mu-

cho à IESVS, y no huyrà de su Cruz.

r: En vano huye de la Cruz, quien de veras bufca à IESVS.

13 Los regalos corporales, estorvan los

favores Celestiales.

i 4 Alma que no se barre à menudo con la escoba de la penitencia, presso pierde la Oracion, y la pureza de la conciencia.

curan despues de la Oracion, muestranque

fue fervorola, y con pura intencion.

Calley

940

16 Calle, huya, y retircle al rincon, quien quiere, como deve, tener buena Oracion.

17 Quien trae à Dios presente à su la-

do, anda modesto, honesto, y callado.

18 Sequedad con perseverancia, y resignacion, suele ser vispera do una muy regalada Oracion.

19 Perseverancia en la Oracion consequedad, esseñal de mucho valor, y de solida santidad.

t 20 Vestido precioso, y sustento regalado, denotan en el Religioso vn animo asseglarado.

21 Celda curiosa, y ricamente alha jada, no es de Religiosos pobres, sino de gente re-

galada, y relaxada.

2 2 Santidad ruidosa, suele ser peligrosa; y si fuere sin fundamento milagrosa, con sun-

damento serà sospechosa.

23 Dime con quien tratas, y dirète quien eres que si tratas de persecció, trataràs tambien de Oracion; y si tratares de commodidades, serás como los demás seglates.

24 Comulga a menudo condicencia, y buena disposición, si quieres apriessa llegar à

vnalto grado de perfeccion. Motovia

Re-

Repentina Santidad], mas tiene de

devocion, que de caridad.

26 El que fuere en las penitencias, y mortificaciones esforçado, esse suele ser en

la Oracion muy regalado.

Quien quiere aprovechar en la Ora cion mental, comunique roda sualma con vn Padre espiritual. reselemon Diving product

## CAPITVLO XIV-

Secretos de la vida espiritual, que pertenecen à los aprovechados:

1. Preg. Orque algunos en la Oracion mental sienten en si grandes inmutaciones corporeas? Los vnos se ponen colorados como vna grana; otros se ponen palidos, y descoloridos; en otros el corazon da faltos; otros sienten latidos en el celebrosocros quedan desco-

to yuntados, molidos, y cansados?

Resp. El alma, aunque sea agente espiritual, mientras informa el cuerpo produze los actos vitales, y espirituales, de entender, y amar, con conversion a los Fantasmas de la imaginación, y con dependencia de los organos materiales del corazon, y del celebro, G4

96

ordal

lebro. Si ay vna operacion inteledual vehemente, y perseverante en el celebro, es te organose inmuta, y fatiga, y desta manera dà latidos. Si el amor Divino està en el corazon, que es su organo, tiene accion, o passion vehemente, suave, ò perseveranre:el corazo, oprimido en tal ocasion, suele dar saltos dentro del cuerpo. Otras vezesel amor Divino produze en el corazó, como en fu organo, vna qualidad, que se llama devocion sensible; y como el corazon es fuente de la vida, mediante los espiritus vitales derrama esta qualidad por varias partes del cuerpo. Si acude à los ojos, alli derrama, y derrite la humedad vezina, y la covierte en lagrimas: y como es vn genero de calor espiritual, si se sujeta en la langre, la inflama, y enciende; con lo qual el cuerpo arde, y à vezes tiene calentura, v el rostro se pone colorado. Si topa coel humor melancolico, le altera, y derrama à la superficie externa de la cara;co lo qual queda la persona muy palida, y descolorida. Si esta qualidad acude à los nervios, con su calor los afloja, y ablanda; so con lo qual queda la persona descoyuntaTheologia Mystica,

da, y molida. Si ropa con los espiritus animales, que son los instrumentos del celebro, con que comunica su influxo à los cincosentidos, queda remisa, ò impedida la sensacion. Si topa en los espiritus vitales, à discurren por la sarterias, que da el cuerpo sin pulso, frio, y elado, y sin movimieto vital en las partes exteriores. El levatarle el cuerpoen el ayre, quado està la persona extatica, y el tener luz, y retolador, se dirà la causa abaxo en el Libro de los extasis.

2. Preg. Porque las mugeres, aunque sean menos fantas que los hombres, suelen tener masfavores, y regalos, que los hombres mas fancos? Y en la menor fancidad de las mugeres caben mas raptos, visio-

nes, y revelaciones?

Resp. Las mugeres, de ordinario tienen vn natural blando apacible, y amorofo; y como el agua fe acomoda à la figura del vaso, assi el regalo del espiritu se acomoda al natural blando, y apacible de las mugeres. Lo legando, como fon can flacas, ha menel ter esta Carroza, à Litera de los favores, para comunicar la fortaleza por medio de inumerables trabajos, que ay enla vida clpiespiritual. Lo tercero, como las mugeres en lo temporal, aunque sean mas pobres, gastan de ordinario mas galas, que los hombres, lo mismo a vezes passa en lo espiritual, a donde las mugeres se llevan la gala: y como es tan amigo Dios de honrar a sus amigos, siendo las mugeres incapazes del Sacerdocio, predicació Apostolica, y otros seme jantes favores, las suele honrar con estos savores de las visiones, raptos, y revelaciones.

3. Preg. Porquè algunos teniendo altissima Oracion en lo interior, no dan muestias

dello en lo exterior?

Resp. Esta Oracion depende de principio infusor assi los sensidos participan poco, ò mada desta Oracion, por quedarse todo en el entendimiento, y voluntad.

4. Preg. Porquè muchos de los Santos viven fiempre, o perfeguidos, à enfermos, à lle-

nos de achaques :

Resp. La santidad es vn mayorazgo, que sundò Christo N. Señor en su Passion, y vinculò con su Cruz, y assi, ler Santo, y ser crucificado, suele ser lo mismo: con esta diserencia, que la Cruz de los achaques dexò para para los Santos retirados, y la Cruz de las persecuciones dexò para los de la vida mixta, aunque no faltan sus excepciones a entrambos siendo la Cruz de las tentaciones comun para todos.

5. Preg. Porquè los que siendo mozos fueron penitentes, y abstinentes, siendo viejos, algunos dellos se hazen regalones, regaño-

nes, è impacientes?

Resp. El regaño, es tributo que paga la naturaleza à la vejez. El regalo, es vn subsidio, y no escusado, que se paga à los achaques. El ser impacientes, les nace de ser imprudentes, y assi se ensadan presto con las acciones de los mozos.

6.Preg.Porquè los muy mortificados, y penitentes suelen ser los mas regalados en la

Oracion mental?

Resp. La mortificacion, es vna vitima disposicion en que (moralmente hablando) vinculò Dios la Oracion, como forma subsequen te: y como tras el mayor calor (naturalmente hablando) se sigue el mayor frio; assi tras la mayor mortificacion (moralmente hablando) se sigue de ordinario mayor, y mejor Oracion mental.

7. Preg.

7. Preg. Porquè suele ser muy peligrofala vida espiritual, si no ay Maestro, que ayu-

de, y enfeñe?

Resp. Por ser una sapiencia practica la vida espiritual, llena de mil discultades, dudas, tentaciones, batallas, misterios, y altezas espirituales: y si las Artes mecanicas se aprenden mal sin Maestro; tengo para mi, que la perfeccion de la Oracion, y de la vida espiritual, ò sin Maestro, ò sin milagro, mal se puede aprender.

8. Preg. Porque los que fian poco del Padre espiritual, ni le dan cuenta de la conciencia como deven, van por mal camino, y tienen mas de vicios secretos, que de vir-

tudes manifiestas?

Re/p. Tal puede ser el Maestro, que su mal modo obligue al discipulo à esta vileza; pero quando esto nace del discipulo, la primera causa suele ser falta de humildad, presumiendo de si mas de lo que deviera. La seguda, suele ser señal de vna resinada malicia, el no querer descubrir sus achaques al Medico, para no verse obligado à sustria cura. La tercera causa es, que los tales suelen ser de conciencias valadies, y con

Theologia Mystica.

con poca, ò ninguna gana de medrar en la vida espiritual. La quarta, quando el demonio procura, que el discipulo no se sie del Padre espiritual, es sessal que le tiene bien dispuesto para que cometa alguna maldad; por que toda artissiciosa dissimulacion en la vida espiritual, denota mucha maldad; que la

virtud, con llaneza, y no con artificios, ni malicias, se encubre.



## LIBRO TERCERO.

Del Desampare.

## CAPITYLO I Find of the

De las previas disposiciones para la contemplacion.

\*\*\*\* Isposicion, es vna qualidad, que pre\*D\* para el sujeto para recibir, ò conser-\*\*\*\* var vna forma. Entre las disposiciones, las unas son naturales, las otras morales. Eloctavo grado del calor, es vna disposicion, que naturalmente introduze, y conserva la forma de fuego. Entre las disposiciones morales ay vnas, que son de condigno, otras de congruo. La gracia habitual final, es vna difpolicion, à que se deve la gloria. El Acto de contricion sobrenatural, juntamente con la gracia actual de donde procede, son disposiciones morales de congruo, en orden à la primera gracia habitual justificante, que no se deve al hombre contrito de justicia, fino por la congruencia de la Divina misericordia. Desta manera el desamparo, y otras penalidades, que padeze una alma fanta, feràn disposiciones de congruo, y no de condigno, en





en orden à la contemplacion.

Todas las gracias gratis datas, como fon, Don de Profecia, Don de hazer milagros, y Don de contemplacion, se pueden dar en vna de las dos maneras, ò por privilegio; y entonces, que estè dispuesta el alma, ò que estè indispuesta, poco importa, porque esta gracia entences mas depende de la voluntad Divina, que de la disposicion humana; pero los Dones que se reciben desta manera, ò no duran, ò son peligrosos para los que los reciben. De otra manera se dan estos Dones sobrenaturales, despues que el alma està bien dispuesta, con largo exercicio de virte des, con mucha pureza de vida, intencion, y coftumbres, y vltimamente con vn grado hercy co de la gracia habitual, que se llama santidad, y amistad de Dios; y en tales almas, suele ser esta gracia de contemplacion permanente,y segura. Y como la luz corporal, me jor resplandeze en los cuerpos puros, diafanos, y transparentes, como son, el ayre, agua, vidrio, y cristal: assitambien la contemplacion, como en parte es luz intelectual, pide vna alma purissima en los pensamientes palabras, desseos, è intencion; pide las passiones, ò

muer-

Practica de la

104

muertas, ò mortificadas; pide vn cuerpo martirizado con ayunos, y vigilias, exhaulto à vezes con achaques, y enfermedades; pide las potencias sensitivas muy despegadas de sus objectos:esto es de lo superfluo. Pide vn entendimiento desocupado de discursos curiofos; pide vna voluntad definteresada, y desnuda de sus afectos, pide vna grande abnegacion de susquereres, y plazeres, aunque sea en cosas licitas, y espirituales; finalmente, pide vn hombre callado, retirado, penitente, abstinente, y pobre: y tras todas estas disposiciones morales de congruo, muy bien viene la contemplacion, y suele ser permanente , excelente, y realçada.

## CAPITVLO II.

Del desamparo en comun.

A vida espiritual tiene dos partes, q se vuen entre si, como cuerpo, y alma. Lo suave de la Oracion có todos sus tavores, regalos, terburas, y dulçuras, son como el alma. Lo amargo de la mortificació, y del desamparo, que incluye en si todas las penalidades, penitencias, tentaciones, y persecuciones de vu varon espiritual, son como Theologia Mystica.

el cuerpo. Y como sola el alma, à solo el cuerpo, si no estan entre si vnidos, no constituyen al hombre: alli tambien sola la dulcura de la Oracion, y fola la amargura de la mortificacion, fino se vnen entre si, no hazen vu varo espiritual. Ay algunos principiantes sis mucha virtud, y fantidad, que por privilegio tienen en la Oracion mental, ò vocal mucha dulcura, y suavidad, y co todo eslo estos propriamente no son varones espirituales. Los forçados à Galeras padecé mas penalidades exteriores, è interiores, que el varon mas efpiritual, y retirado; pero como este padecer no espor Dios, ni se ordena al trato interior, essos tales no se pueden llamar varones espirituales. Aqui, pues, hablamos de la tribulacion, cuya amargura, por disposicion Divina, dize va orden intrinseco à la dulçura de la contemplacion. En este passo à vezes està el cuerpo quebrantado con dolores, oprimido con achaques, deshecho con vigilias, ayunos, y penitencias La honra recibe sus menguas con testimonios, calumnias, y oprobios. La voluntad propria, y el proprio juvzio, se quebrantan, y abniegan El espiritu està atri. bulado, la imaginación à vezes està lesa, và

vezes està inquiera, desembuelta, y desenfre. nada. El entendimiento està ciego, obscuro, y violentado. La voluntad està tibia, slaca, y desabrida. Las tentaciones suelen ser entonces fuerres, y vehementes: las passiones bravas, desembueltas, y sobresalientes: Dios con su gracia se nos suele esconder:la naturaleza por ver lu flaqueza, se suele desmayar: el demonio con su malicia se enfurece, falta el consejo, obscurecese la razon, los amigos desamparan, las criaturas enfadan, los Sacramentos no consuelan, la Oracion con sus batallas nos aflige, espanta, y atormenta; y de esta manera suele Dios disponer a algunas almas, que tiene predestinadas para lo supremo de la contemplacion.

Y si IESVS, Capisan General de los varones espirituales, y crucificados, en llegando a
lo vltimo del desamparo, no del modo q aqui
lo pintamos, sino de la manera que sue capaz
su Sanzissima Humanidad, dio tan grandes
muestras de su sentimiento, como sueron, sudar Singre, y dar vozes à su Eterno Padre,
preguntandole, porque le avia desamparado
en la Cruzino se espante nadie quando viere algunas personas espirituales despues de
largos

largos años de Oracion, puestos en este passo. gimiendo, y llorando como niños, mendigando algun confuelo de las criaturas; que estos tales harco hazen en vivir, quado estan puellos en ella agonia. Rarissimos son los que llegan à beber este Caliz hasta las hezes; pero ya yo encontrè algunos pocos, que delpues delta amarguissima disposicion, subieron à gozar lo mas puro, dulce, y suave de la contemplacion.

### CAPITVI.O III.

Del desamparo de la imaginacion, y de las otras potencias (enfitivas.

O le hecha vn licor precioso, como eselagua de Angeles, en vo valo inmundo, sin que primeramente se purifique con legias fuertes, q no dexen olor, ni sabor del primer licor. Lo mismo passa en las almas en quienes quiere Dios infundir el licor precioso de la contemplacion Divina. y mas si en tiempos passados fueren muy pecadores : à estas purifica con la legia fuerte del desamparo, que comiença por vuas aci ciones sensitivas penosissimas, començando de ordinario por la imaginacion, cuyo def. ampa-

Ob

amparo consiste en vuas tinieblas aflictivas. v obscuridades temerosas, con que da Dios licencia al demonio para afligirla, de tal manera, que imagina todos sus objectos al rebès de lo que son. Lo primero, aunque estè en gracia de Dios, aprehende fuertemente que està en desgracia. Lo segundo, imagina que Dios està airado, y preparado para castigarle. Lo tercero, le le ofrece, que la Oració, y el alma van juntamente perdidas. Lo quarto, se persuade, que ya no puede ser bueno, ni quizàstiene remedio su salvacion. Lo quinto, entonces fuelen levantarse con grande alboroto, representaciones intrincadas, y escrupulosas contra la Fè, Esperança, y Caridad, y con el rebelion de la fantasia se alborota el apetito sensitivo, causando inexplicacable tormento, y confusion en toda el alma. De la imaginacion se deriba esta congojosa batalla, como veneno derramado à las otras potencias sensitivas externas, pues entonces hasta el vèreosas hermosas, valegres, causa tristeza, y escrupulo. En la cama, halla desvelo:en el comer, desgana:en el oir, ensado:en los parientes, desprecio: en los amigos, desden; y assi no ay criatura alguna, que no ayude à labrar, y purificar esta tan dichosa, co-

mo a fligida alma.

Si entonces se levantan voos tan intrincados, como rabiolos escrupulos en la fantaha, no parece fino que el alma està puesta en algun potro, con vn dolor, y amargura tan sensible, que de alli se comunica à todos los miembros del cuerpo, con dolores vehemen. tissimos, metidos en los huessos, nervios, y covunturas; cuyo remedio no consiste en Medicos, ni medicinas, sino en el alivio de la fatiga interior. Consolava yo algunas personas. de estas, y echava de vèr claramente, que al passo que ivan recibiendo consuelo interior, se les ivan quitando tambien los dolores exteriores del cuerpo, hasta quedar de todo punto fanos.

### CAPITYLO IV.

Del desamparo, y purificacion del entendi-

miento, y voluntad.

A imaginacion, es la puerta por dode entra de los fentidos todo lo bueno, y lo malo à el entendimiento, y à la voluntad; y pues vemos tan grande afficcion en la puerta, y zaguá del alma, bien podemos

H 2

entender, que el desamparo de la parte supe. rior incluye en si mucha amargura, y afficcio. Començando por el entendimiento, digo, que esta potencia està como vo Sol eclipsa. do , con vua grande obscuridad en la luz in. telectual: con esto los habitos scientificos se esconden, falta el consuelo, el discurso no atina, la prudencia no vale, la experiencia se olvida, la ignorancia reyna; las dudas, sospechas, y escrupulos, que militan contra la misma razon, son las que se le representan en cada objecto. Y como vna persona metida en vna obscura cueva, llena de Biboras, y Alacranes, persuadida que ha de morir à sus manes, vive con fumma afficcion, espanto, pavor, temor, y sobresalto, de tal manera, que qualquiera cosa que se mueva alli denero le parece Bibora, que le ha de quitar la vida, co lo qual vive en vn estado penosissimo : de la milma manera està el entendimiento en este desamparo, pues no tiene movimiento vital interior, que no sea como Bibora que le emponçoña.

De aqui sale la artilleria mas resorçada contra la voluntad; y como esta potencia es la osicina de las virtudes morales, y à donde

16

Theologia Mystica.

111

se rebalsa la suavidad de la contemplacion: assi entonces se haze la fragua à dode se for. ja lo mas amargo desta tan espantosa purificacion; y aun es como va centro à donde se juntan las lineas de inumerables trabajos, angustias, tedios, obstinaciones, rabias, tentaciones, furias, fazigas, blasfemias contra Dios, y contra los Santos. Estando el alma en esta congoxa, y batalla, siente correr dentro de si misma, y revelarsele desenfrenada. mente sus vicios, y passiones, como si fuellen otros tantos inmundos albañares, que espiritualmente la atossigan : el bien le dà en rostro: el mal le arrebara el aperiro sensitivo, y quiere rendir, y avassallar el apetito racional: la razon se acobarda: el libre alvedrio se encoge : la gracia se esconde ; y finalmente todo lo interior del alma se suele encubrir con vn tediolo desmayo, que inexplicable. mente le atormenta.

Si à este genero de desamparo se añaden vnos demonios assistentes, que rodean el cuerpo por desuera, como los tuvieron el Santo sob, y San Antonio Abad, subetan de punto esta congoxosa batalla, que bastàra à quitarnos la vida, si Dios milagrosamente

H 3

enton.

entonces no nos la conservara, segun los teamores, dolores, espantos, ensermedades, apariencias, y representaciones tremendas, y abominables, que los demonios assistentes levantan. Pocas almas llegan à este passoipero ellas son singularmente escogidas de Dios, para recibir lo mas suave, y subido de la contemplacion.

# CAPITVLO V.

Del desamparo del espiritu, y como se purifica la substancia del alma.

L hombre se divide en espiritu, mête, y porcion inserior. La mente, supone por las tres potencias espirituales, Memoria, Entendimiento, y Voluntad, en las quales se exercita la Oracion mental. La porcion inserior, se toma por todas las potencias sensitivas internas, y externas. El espiritu, supone por la substancia espiritual del alma; y en este sentido, los Angeles buenos, y malos, y las almas separadas, se llaman espiritus. Yà hemos visto como se purifica la mente, y porcion inserior, veamos aora como se purifica el espiritu.

Esta purificacion se haze de vna de dosma-

neras,

Theologia Mystica.

113

neras, ò mediante las potencias, ò inmediatamente sin dependencia de ellas; y aunque
muchos Filosofos digan, que el alma no pueda obrar vitalmente, sino mediante sus poten
cias, como instrumentos accidentales, realmente distintos de ella; pero como el recibir,
y padecer sea mas facil, que el obrar, los mas
conceden, que el alma puede recibir inmediatamente segun su substancia, y mas si viene de Dios lo que se recibe; como se echa de
vèr en la gracia habitual, que segun la mayor
parte de los Doctores; se recibe inmediatamente en la substancia del alma.

Las dos potencias del entendimiento, y voluntad, à vezes se senan tan sobre abundantemente con la amargura del desamparo, que como suente que rebosa por las orillas, dexa la tierra circunvezina empapada en humedad, que del agua de la suente se le pegò:assi tambien puede suceder, que rebosando las dos potencias del entendimiento, y voluntad con la afficcion de la amargura del desamparo, de alli se deribe, y comunique, segun algun esecto suyo, à la substancia del alma, con terrible, è inexplicable congoja, tormento, y apretura de coraçon. Y assi

H4

como

114

como vna olla, à quien aplican demassado fue go, hirviendo, rebofa, y comunica lo que cotione al fuego mismo;assi hierven, y rebosan tanto las potencias, que despidende si vna qualidad espiritual, que atormenta à el alma inexplicablemente. Otras vezes dà Dios licencia al demonio como à espiritu superior en fuerças naturales al alma, para que con qualidades espirituales secretas inmute, y atormente inmediatamente la substancia del alma,à la manera que se haze en el fuego del Purgatorio, que siendo material, se eleva, para que produzca vna qualidad espiritual inmediatamente, en la substancia del alma : y esto no se haze increible; pues los Sacramentos, siendo instrumentos materiales, elevados de Dios, produzen la gracia habitual, no en las potencias; sino inmediatamente en la fubstancia del alma. Y assiel demonio, con permission de Dios, puede produzir, è imprimir vnas qualidades espirituales tan suciles, fuertes, penetrantes, y sumamente penoias en la substancia del alma, que causan inexplicablemente un grande dolor, y tormento, y differen de laspenas del Infierno, en el lugar, duracion, y caula demeritoria; pero no Coino cn

en el modo de padecer, aunque estemporal.

A vn bue Theologo, hombre de lindo juy. zio, y claro entendimiento, y de muy grande fantidad, despues de aver experimentado en si este purgatorio, oì dezir, q no hallava otra coparacion para explicareste genero de tormeto, si no es considerar un hobre de fuego, encaxado en vn cuerpo de carne muy fenfible: và se vè quan grande fuera aquel tormeto corporal. Desta manera dà Dios licecia al demonio de encaxar estas qualidades secretas, y espirituales inmediatamente en la substancia del alma, que le causa inexplicable tor mento, angustia, y melancolia; y sin vna gracia milagrofa, ningun hombre podrà sufrir co vida este genero de desamparo Pocos llegan à este passo; pero ellos son dichosos, pues para ellos despues se guarda à su tiempo lo mas suave, y supremo de la contemplacion.

CAPITVLO VI.

Del desamparo de la vida mixta.

L desamparo passado es mas proprio del alma retirada en la soledad, que no de los contemplativos de la vida mixta, que como varones A postolicos coperan con la Sangre de Christo, propagan-

do

do la Fè reformando las costumbres, exhortando la frequencia de los Sacrametos; porque à los tales suele Dios disponer de otra manera, para hazerles capazes del preciofo don de la contemplacion : los quales dexando à Dios por Dios, digo el oficio fabroso, por el negocio laborioso de la reduccion, y conversion de las almas, se ocupan en escrivir Libros, leer Cathedras, disputar contra los hereges, platicar en las plazas, visitar Hos. pitales à todas horas del dia:estos tales aunq tengan algunas vezes el desamparo referido, pero su principal disposicion consiste en persecuciones, oprobios, èignominias, canfancio en los caminos, peligros de mar, y tierra, testimonios, emulaciones, contradiciones Por este camino fue S. Pablo, le siguie ron los Anastasios, Augustinos, Tomases, Buenaventuras, los Ignacios, y Xavieres, los quales fueron ancoras de la Fè, y columnas firmes de la Iglesia Catolica.

Estos aunque no tengan la vida tan austera, y retirada, ni los vestidos tan viles, rotos, ni remendados, por no pedirlo assi su instituto, y profession de vida; aunque no tengan tantos ayunos, vigilias, y penitencias como

los recirados, que viven para si solos, por aver menester buenas, y competentes fuerças para exercitar bien, y como deven lo laborioso de los ministerios que professan con los proximos, como sen, leer, predicar, caminar, &c. aunque se les pegue algun polvo de de. fectos morales, con el continuo trato que tienen con los pecadores para reducirlos, y aunque no tengan las passiones can mortificadas: con todo esso son tantas las Cruces, fatigas, canfancios, oprobios, testimonios, y otras aflic ciones de cuerpo, y alma que toleran; que la contemplacion que Dios dà como premio à los muy retirados, despues de algun passo del desamparo, la suele comunicar como pictima cordial concomitante, y aun como premio antecedente, à estos valerolos Capitanes de la vida mixta;porque no es razon, que cueste poco, lo que mucho vale.

CAPITVLO VII.

Los trabajos que padecen los que se ocupan en

la conversion de los Gentiles.

Vehos años me ocupo la obediécia en este ministerio de la conversion de los Gentiles, en vna Provincia llamada Linaloa, treciétas leguas de Mexico,

àzia

àzia el Norte, con declinacion al Poniente en elevacion de veinte y ocho grados del Polo Artico: y como testigo de vista, podrè dezir con verdad los inmensos trabajos de cuerpo, y alma, que padecian los primeros varones Apostolicos, que vientrar à los Gentiles; y esto sin dezir nada de los que se ocupan en doctrinar à los yà convertidos, que es otro genero de trabajo mas templado con las commodidades temporales, de que tienen bien

pocas aquellos Missioneros.

Siendo la tierra tan sumamente caliente, caminaban à todas horas del dia, y de la noche, acompañados de Barbaros defnudos, rodeados de fieras, durmiendo en despoblados: la rierra las mas vezes servia de cama: la sombra de algon arbol, de casa : la comida, vu poco de maiz tostado. ò cozido: la bebida, el agua del arroyo que se topaba:los vestidos eran rotos, pobres, bastos, v remedados:pan, carnero, frutas, v conservas, jamas se velan, fino en los libros eferitos: la vida estava siempre vendida entre hechizeros, que con pacto que tenian con el demonio nos hazian cruda guerra predicando el demonio en medio dellos en nuestro trage, y abito, lo contrario

SING

que no otros predicabamos de dia. A dos Religiolos compañeros mios flecharon, y hirierop: yo escape dos vezes por los montes, aunque mataron à vn mozo mio. A dos Religiolos vezinos ( que me sucedieron en la gente, aunque no en el puesto, v lugar) martirizaron aquellos, cuyos parvulos yo bantize.

Andaban aquellos primeros, rotos, despedazados, hambrientos, tristes, cansados, perseguidos, passando à nado los rios mas crecidos, à pie montes bien asperos, y encumbrados, por los vosques, valles, breñas, riscos, y quebradas, faltando muchas vezes lo necesfario para la vida humana, cargados de achaques, sin Medicos, medicinas, regalos, ni amigos; y con todos estos trabajos le servia muy bien à Dios, y se convertian muchos Gentiles. Solo el Santo martir el Padre Santarèn aprendiò onze lenguas, y edificò cinquenta Iglesias. Quando nos juntabamos, vna vez al año en la Cabezera, donde estava el Superior, para darle quenta del numero de los bautizados, y de los peligros, y sucessos mas notables, que nos acontecian; ningun año en mi tiempo baxaba el numero de los bautizados de cinco mil, y algunos años subia de diez

diez mil; y el año de mil seiscientos y veinte y quatro, quedavan en toda la Provincia bautizados arriba de ochenca y dos mil, y despues passaron de ciento y veinte mil los bautizados. Verdades, que despues entraró vnas pestilencias, que matavan millares de ellos, y nosocros trabajavamos sumaméte co los apes tados. Conoci algunos Missioneros destos, à quienes comunico Dios altissimos grados de contemplacion infusa, y cogian despues en fu rincon, lo que auian fembrado con tanta fatiga en aquellas Missiones. A vno dellos conoci, que estuvo tres dias, y tres noches en vn extasisà ocros, que estavan quaero, y scis horas gozando de favores Celestiales, en una altissima contemplacion; pero estos son pocos, y Soldados veteranos: porque lo muy bueno, sempre es muy paco.

### CAPITVLO VIII.

Varios generos de Cruzes, que padezen los de la vida mixea.

SI estas personas son Predicadores, à Confessores, que aprovechan grandemente à los proximos, permite Dios que tengan alguna imprudencia, à demassa-

da

da eficacia, y que prediquen, ò aconse je algocon pura intencion, que lastime la honra de algun personage, de donde resulte grande pena, y persecucion; ò que se deslize en alguna proposicion mal sonante, ò dudosa en la Fè, y buenas costumbres. Estas cosas les son principios de vna amarga Cruz, armandose contra ellos las lenguas serpentinas de los maldicientes, y sus enemigos.

Otras vezes la embidia de muchos del mismo oficio, que tienen poco espiritu, se conjuran contra estos varones Apostolicos; y por ver que llevan todo el aplauso popular, sus emulos se carcomen, y dizen mil males de ellos; lo qual suele ser una Cruz muy pesada, mayormente si les levantan algunos restimonios en materia de pureza, doctrina, o costum bres: no ay mayor mortificación, que tolerar

callando vna tan grande finrazon.

Tambien suele ser muy pesada Cruz, quado son reprehendidos, ò penirenciados en publico, ò en secreto, quirandoles el dezir Missa, predicar, ò confessar por algun delito grave, ò leve, que no cometieron; ò si lo cometieron, no sue con la intencion, y circunstancias, que sus adversarios ponderaron. Si esta Cruz se lleva con perseverancia, esinexplicable la abundacia de la suavidad Divina, q despues en la contemplació experimenta.

Tambien es Cruz bie pellada quando permice Dios, que algunos destos sus siervos en alguna Comunidad lean celolos impertinen. res, aculadores indifcretos, fin obligacion forcofa, de sus hermanos; y mas si son reforma. dores de culpas agenas, que no les tocan, y en las quales ellos rambien caen. Si estos rales son regalones con achaque de necessidad, fi fon impertinentes, y tienen mala condicion; à estos rales reprêhenden los Superiores, murmuran los inferiores dellos, y fus emulos les menosprecian. Estos rales, si no tienen grande conformidad con la voluntad de Dios, viviran siempre gimiendo, y llorando debaxo desta tan pestada Cruz.

Quando voos buenos perfiguen à otros con mala informacion, y buena intencion ( como perfiguiò S. Epifanio à S. Iuan Chrifostomo ) esta ral persecucion de los buenos, fuele fer vna muy pessada Cruz, que como la fantidad del perfeguidor apoya lo que dize,

> queda indefenía la inocencia de el perseguido.

#### CAPITYLO IX.

Los grandes provechos que ay en el desamparo.

Odo pecado trae configo dos manchas, la vna de culpa, la otra de penas la de culpa, se expèle en genero de causa formal con la insusson de la gracia habitual, pero en genero de causa dispositiva, se expèle con el acto vital sobrenatural, y libre de la contricion, ò caridad; ò en genero de

causa eficiente instrumental, se expèle con là

absolucion Sacramental,

Pero la mancha de la pena muchas vezes fe queda, aunque se quite la culpa; como se echa de vèren el ladron, à homicida, à quien el Confessor absuelve al pie de la horca de la macha de la culpa, quedando la pena, la qual se paga con la horca. Assi dign, que en las almas quedan obligaciones à penas del Purgatorio, por mas que se les aya perdonado la mancha de la culpa. Entra, pues, el desamparo como Purgatorio, limpiando el alma de las manchas de las penas mas secretas, haziendola muy capaz de la contemplacion, que pide vina alma muy pura, sin mancha de culpa, ni pena.

I

Lo segundo, es el desamparo legia suerre, que quita lo supersuo de las potencias espirituales, y sensitivas; los quales desectos, aora seau naturales, aora morales, no caben bien con lo mas puro de la contemplacion.

Lo tercero, es vna refinacion de todas las virtudes morales, las quales en este crisol del desamparo tuben de punto, y reciben sortaleza, vigor, valor, y perseveracia, para que no falten en lo mas laborioso de sus objectos. Lo quarto es, que vn hombre desamparado en lo interior, se vè como obligado à exercitar las virtudes exteriores, de barrer, sregar, leer, &c. Y aunque es verdad, que lo mas subido, y solido de la santidad, consiste en las virtudes interiores de la Fè, Esperança, y Caridad; pero no es hombre cabalmente espiritual, si no exercita las virtudes exteriores, que edifican al proximo.

Loquinto es, que aqui se practica en la tribulacion, so que se especulò bien en lo suave de la Oracion; con lo qual se hazen los varones espirituales vnos Capitanes veteranos, y valientes, conociendo practicamente su propria miseria, y slaqueza, y experimentan la fortaleza de la gracia, sin la qual nada yalen nuestras suerças maturales en estas materias.

Vltimamente, como la vida espiritual tiene dos parces, que son, lo suave de la Oració, y lo amargo de la mortificacion, y cada parte destastiene virtudes proprias, que no se exerciran en la otra; y assi como en la Ora. cion devota se exercitan las virtudes afectuosas, faciles, tiernas, y suaves: assi en el desamparo se exerciran las virtudes laboriosas, como son, paciencia, obediencia, penicencia, humildad, pobreza, magnanimidad, fortaleza de animo, sufriendo à menudo agravios, finrazones, malas condiciones agenas, melancolias proprias, testimonios, y desprecios; en las quales virtudes le exercita el alma como en palenque laboriolo, sacando de tan penolas bacallas mil victoriolas Coronas.

#### CAPITVLO X.

Aphorismos acerca del defamparo, y penitecia.

I no fuere vu hombre tentado, y atribulado, no sabrà de la vida espiritual lo mas sutil, y delicado.

z El deiamparo es un crisola donde se refina el corazon, para que se haga mas capaz de roda persección.

1 2

3 Dolores, achaques, y muy grande tribulación, son à vezes las disposiciones que preceden a la contemplación.

4 Sufrir que jas, agravios, y sinrazon, es

vn atajo, y muy seguro para la perfeccion.

5 En el desamparo, quanto mayor suere

la Divina ausencia, tanto suele ser despues suavela Divina presencia.

6 El alma desamparada, quanto padeciere de violencia, tanto menos entonces le

avuda la corporal penitencia.

7 El penitente que se descuyda en las mortificaciones, aunque tenga muerta la carne, tiene vivas las passiones.

8 Bien ayuda à la Oracion la penirencia corporal; pero mejor le ayuda la mortifica-

cion, que es penirencia espiritual.

9 Padecer por su culpa, es proprio de ladrones; pero padezer sin culpa, es proprio de muy santos varones.

rado, serà en la Oracion varon consumado.

incontinente; pero vn varon desamparado, no puede dexar de ser consolado.

12 La abnegació de la propria voluntad,

es señal muy cierca de vua selida santidad.

13 Los que en las penicencias corporales hazen la voluntad, fuera de vicios fecretos, siempre descubren mucha vanidad.

14 Vn penicente, q no es obediente, de la virtud, y fantidad tiene folo lo aparente.

15 Laspenitencias, que se hazen por la propria voluntad, fuelen criar en las almas vna secreta vanidad.

16 Penitencias quese hazen con orden de el Padre espiritual, fuera de limpiar las almas conservan bien la Oracion mental.

17 Austeridad jactanciosa, se haze vna

vanidad ambiciofa.

18 Quiennoquiere errar en la penitencia corporal, resignese en todo en las manos de su Padre espiritual.

19 Persuadale vn hombre, que sin la escoba de la penirencia, raras vezes se trae pu-

ra la conciencia.

20 Và mucho del dezir al hazer, y mu-

cho mas và del hazer al padecer.

21 Conhazer muchos bienes, sin padecer muchos males, no se hazen los hombres perfectamente espirituales.

22 La Oracion perseverante, q de ordinario

nario se acompaña con sequedad, cria en las almas vna solida sancidad.

2 3 Lagrimas, suavidad, ternura, y devocion, si no se acompañan con penalidades,

mal llevan à la perfeccion.

24 Lo muy regalado de la contemplacion, es muy sabrolo; pero lo amargo del desamparo, muy provechoso.

# CAPITVLO XI.

Secretos del desamparo. 1. Preg. Vè diferencia ay entre obses-sos, y possessos

Resp Lasalmas oblessas, de ordinario vive en lo mas amargo, y obscuro del desamparo; y fiendo las almas muy fantas, parecen pecadoras:por esso conviene saber la diferen cia que ay entre las almas obsessas, y potfessas. Los possessos se llaman endemoniados, q tienen el demonio dentro del cuerpo, con dominio muy grande dentro del, y fobre el, y la parte sensitiva del alma:estos suelen ser pecadores, ò quando mucho hombres de ordinaria virtud Los obsessos fuelen fer almas fanrifsimas, como lo fueron el Santo Iob, y S. Antonio Abad; los DILLI

quales tuvieron los demonios fuera del cuerpo assistiendoles, que con especial licencia, y comission de Dios atormentan el cuerpo, y atribulan el alma, caufandoles milaccidentes inopinados, corporales, y espirituales. Contra los possessos instituyo la Iglesia los exorcismos los quales no valen contra los demonios obfidentes, porq con ellos se irritan, y atormentan las perfonas oblessas. A vua persona obsessa confesse algunos años, la qual tuvo tres demonios absidentes, que por espacio de diez y nueve años la atormentaron: ocho vezes le hizieron los exorcismos sin provecho, y fue esta persona santissima, que hizo despues muchissimos milagros.

2. Preg. De dode nace, que algunas personas les espirituales, estando desamparadas, rristes, y assigidas en lo interior, sienten terribles dolores en lo exterior del cuerpo?

Resp. El alma triste, d alegre, informa al cuerpo con sis humores, y produze en el qualidades sensitivas, correspondientes à la
afficcion interior, y espiritual; las quales
como veneno secreto se derraman por los
cuerpos, nervios, y arterias, causando in14 ten-

rentilsimos dolores: la cura de los quales no depende de Medicos, ni de medicinas. Yahe dicho, que consolado alguna destas

personas, al passo que el alma se iva consolando, se ivan quitando los delores, hasta quedar lanas. Sol manos selections la

3. Preg Porque las almas, f son predestinadas para la contemplacion, de ordinario experimentan en si algun passodel desamparo?

Resp. Ninguna forma se recibe, ni conserva bien en algun sujeto, sin la dévida, y previa disposicion; y como el desamparo es vna fuma amargura espiritual, trazò Dios que fuelle la vicima disposicion desta celestial forma de la contemplacion, que vne con tanta alteza la criatura con suCriador Por esto digo, que rarissimo el contemplativo regalado, que no passe por algun passo del desamparosy si ay conteplacion sin esta pre via disposicion, serà excepcion de la regla no general, o por largo tiempo no suele durar.

4. Preg. Quanto tiempo suele durar el desamli Pare? Looglerroz, correlpondi sarafil

Re/p. Notiene tiépo limitado: conoci algunas perlonas, quatorze, quinze, y veinte anos estuviero desamparadas; y estas recibiero -FI23

despues altissimo don de contemplacion. 5. Preg. Si ay pecados, à lo menos veniales, en aquellos terribles combates, que sienten las almas desamparadas, mayormente en las blassemias, desesperaciones, y tentaciones contra la Cassidad:

Resp No se puede responder absolutamente à esta pregunta, por no ser todas las personas desamparadas iguales en valor, santidad, juizio, y prudencia, pero presumo, que las personas muy santas no caen, ni confienten, ni pecan. Lo primero, por tener entonces la razon ciega, obscura, oprimida, y violentada con la vehemencia de la passion predominante; v en faltando la razon, falta la libertad. Lo segundo, porque Dios en essas batallas no pretende las caldas, sino las Coronas de sus hijos. Lo tercero, la misma conciencia es quien de oradinario ha de responder à esta pregunta.

6. Preg Sirlos actos heroycos penales, como fon, vestirse lorigas à raiz de las carnes: ecfiirse có cadenas, y clavos: ayunar muchos dias, semanas, y meses à reo: tomar disciplinas con cadenas, llaves, abroxos, y hortigas: quemarse alguna parte del cuerpo con

confuego; si son disposiciones proximas para vn grado heroyco de Santidad.

Resp. Lo primero, estas cosas son mas admirables, que imitables. Lo segundo, mas se deben hazer con impulso Divino, que con consejo humano. Lo tercero, las pocas almas que Dios lleva por este camino han sido muy santas; por lo qual digo, que los tales actos heroycos, y penales, son de ordinario disposicion vitima, y proxima para vna rara santidad.

7 Preg. Qual es mas Santo, y mas valiente en la vida espiritual, el que haze muchos bienespor Dios, del que padece muchos ma-

les penalespor el milmo Dios?

Resp. Lo que và del dezir al hazer, suele ir del hazer al padecer; y mas arduo es recibir vna disciplina por mano agena, que no veinte por nuestra mano; y assi de ordinario es señal de mas solida santidad el padecer, que el hazer: pero mas vale à vezes el hazer, que el padecer, si en el ay mas caridad; y assi en esto no ay reglacierta, sino algunos encarecimientos de varones espirituales.

# LIBRO QVARTO. De la Contemplacion.

# CAPITVLO PRIMERO.

Què es contemplacion, y como se divide : sus passiones, sus espectes, y esectos.

A contemplacion, es vna luz, y ardor espiritual, que añadidos à los habitos Theologales de la Fè, y la Caridad, vnen el alma con Dios, como con su primer principio, objecto, y sin vltimo, co actos vitales, y sobrenaturales, de Fè viva, y Caridad encendida. La gracia actual, que se añade al habito de la Fè, es vna luz algo clara, calorosa, y resplandeciente, que representa las cosas Divinas reveladas al alma con modo muy realçado, que de ordinario inmuta el alma, è instama mucho la voluntad.

La gracia actual contemplativa, que se añade al habito de la Caridad, es vn nuevo ardor, ò calor espiritual, que suele encender, calétar, y abrasar la voluntad. La Fè, sin aquella luz calorosa serà Fè Theologal; pero no serà Fè contemplativa. La Caridad, sin aquel

ardor,

ardor, y calor espiritual, serà amor Divino Theologal; pero no amor Divino contem. plativo. La Fè, y Caridad vnidas entre si con aquella gracia actual de luz, y calor, son el principio adequado, y total del acto de la contemplacion, que consiste en vn acto vital, y sobrenatural, vnitivo de la Fè viva, y Caridad encendida. La Fè con aquella luz añadida, en el ser finco, por ser acto intelechual, esel masnoble, y como Rey. La Caridad contemplativa, con aquel ardor, por ser principio de merito, y mas noble en el ler moral, esla Reyna de todas las otras virtudes. Deste casamiento de la Fè viva, y Caridad encendida, mediante la gracia actual de la contemplacion, nace la Esperança, como hijo primogenito, que espera co grande cerreza heredarla gloria, como bien arduo Theologal. De manera, que la esperança no esparte essencial, ni intrinseca de la contemplacion, sino parte integrante, que la integra, y perficiona, pero no la compone.

El objecto primario de la contemplacion, es la essencia Divina, con sus atributos, y misterios, y el objecto secundario, son todas las cosas Divinas reveladas, que se reducen al objecto primario.

La contemplacion esperfeccion de el entendimiento, y de la voluntad, parte le sujeta en el entendimiento, y parte en la voluntad. Lo intelectual se llama Fè viva, ilustracion Divina, suz Cherubica, Don de entendimien-

te, y Sapiencia practica.

La parceafectiva, que se sujeta en la volutad, se llama Caridad encendida, amor Serafico, y vuion realçada. Dividese la contemplacion como genero supremo, en dos generos subalternos, que son, contemplacion Chetubica, y Serafica. La Cherubica, es à donde aunque ay dos actos parciales de entendimiento, y voluntad, sobresale mas so intelectual. La Serafica, es à donde mas sobresale, y campea lo afectivo de la voluntad, que la luz intelectual.

La contemplacion Cherubica, se divide en otras especies insimas intelectuales, como son, la contemplacion mystica de la Santissima Trinidad, Encarnacion, Eucharistia, Atributos, symbolicas hablas interiores, y silencio; y estas contemplaciones son à donde lo intelectual mas campea.

La contemplacion Serafica, se divide en contemplacion ignea, slamea, vulnerante,

activa,

activa, passiva, clara, obseura, y la transformacion mystica, à donde lo afectivo, y servoroso del amor Divino mas se descubre.

Las passiones desta nobilissima virtud, son admiracion, gozo, paz, fruicion, delectacion, suspensiones, y otras semejantes passiones proprias, que experimentan en si las almas contemplativas. Los esectos son, alcissimos grados de la gracia habitual, que se llama santidad, serventissimo amor de Dios, vna regalada presencia suya, exercicio alcissimo de virtudes morales, sin las quales la contemplaciones poca, y slaca, ò presto se pierde.

#### CAPITVLO II.

De los efestos que causa la contemplacion en las virtudes Theologales, y como realça al amor de Dios.

As virtudes Theologales, como son la Fè, Esperança, y Caridad, son como vu muy fino oro, pero por labrar; que por u tolo basta para enriquezer vna alma. Pero quando se les añade la labor, esmalte, y pedreria de la contemplacion, tienen mayor precio, estimacion, y realce.

Començando por la Caridad, y amor Di-

con-

vino, por si solo es vna virtud que enriquece mucho el alma; pero quando se le añade aquel favor, y ardor contemplativo, recibe nuevo ser, nuevo lustre, y nueva dignidad. Como si à vn hombre le hiziessen Rey, claro està que la dignidad Real le dà nuevo ser moral, y nuevo realce. Lo mismo sucede à la Caridad, la qual en recibiendo aquelardor contemplativo, tiene nueva calidad Real; y como la refinacion añadida à la polvora, la realça tanto, que qualquiera minima centella la enciende, y convierte en llama de fuego : assi en algunos contemplativos la Caridad està can refinada, que qualquiera minimo pensamiento de Dios les enciede, y abrasa; y aun oyendo el nombre de Gloria, amor Divino, Paraifo, o Dios, luego interiormente se encienden, inflaman, y arden en amor contemplativo, y en cada criatura hallan motivo para subir al Criador. La diferencia, pues, que ay de la plata al oro, y del oro en pella al oro labrado, y convertido en joya, essa ay entre el amor Divino Theologal, y el amor Divino contemplativo. Los actos de Caridad simples, son comunes à los siervos, y hijos de Dios; los actos del amor Divino ferverofo, y

contemplativo, son proprios de los hijos muy

queridos, y regalados.

La Caridad vne el alma con Dios, como confu objecto, y vltimo fin. La Caridad contemplativa vne el alma con Dios, como confu primer principio, y vltimo fin, y objecto. Finalmente, la Caridad contemplativa tiene todasquantas gracias, prerrogativas, y excellencias tiene la Caridad Theologal, y fobre ellas añade la vnion forçofa, que tiene con la Fè viva: añade ardor, fervor, y vn muy especial genero de vnion, que se dirà en su lugar.

### CAPITVLO III.

Como se perficionan la Fè, y la Esperança con la consemplacion.

A Fè es una luz obicura, que tenemos de Dios, y de las colas Divinas revelladas: puedese comparar con un dia pardo, y nublado, quando está el Solientre nubes; si entonces el Sol se descubriesse entre una abertura de las nubes, seria el dia mas claro, y mas alegre; siendo assi, que entrambas luzes, la mayor, y la menor, la obseura, y clara, proceden del Sol, y haze un misso dia. Lo mismo passa en la luz de la Fè, y

en la luz de la contemplacion. La de la Fè, es como del dia obicuro, y nublado; pero es luz Divina. La luz de la contemplacion que le añade, es como el rayo del Sol; pero ambas luzes proceden de Dios, y son acerca de cosas Divinas, y reveladas, en recto, y en obliquo: y como quando entra vo rayo de Sol por la ventana, vemos con el rayo, y con la luz unas motas, ò atomos, que andan por el a yre, los quales antes no velamos, aunque avia luz de dia; lo milmo passa en la contemplacion, cuya luz es vn rayo, que sale del Sol de justicia, y en este rayo, y con su luz vemos con grande admiracion las perfecciones Divinas, y las imperfecciones humanas, que antes de la luz no veiamos. Y como quando se despavila vna candela, quanto mas pavilo se le quita, canto mas luz, y claridad le le añade: alli quanto mas materialidad, y obscuridad se le quita al habito de la Fè con la contemplacion, tanto mayor viveza, claridad, y resplandor le le añade. Estos son los quilates, que la luz contemplativa añade à la Fè Theologal obscura.

Veamosaora como perficiona la Esperança, que tambien es virtud Theologal. Deste K

matrimonio, y vnion, que tienen entre si la Caridad, y la Fè en la contemplacion, nace como primogenito, y Principe heredero de la gloria, la Esperança contemplativa, à quien se añade vna grande seguridad en lo que espera; y quanto crece esta seguridad, y cosian. ça en la contemplacion, tanto mengua el temor que està en compañía de la Esperança Theologal. La Esperança tiene por objecto primario la gloria, que es bien arduo, que efpera con alguntemor; y por objecto secundario, las cosas Divinas que pide, y espera en sus Oraciones en quanto estas cosas condacen à la gloria. Y vn contemplativo puede llegar à tener tanta confiança, y seguridad amorosa para con Dios, que muchas vezes no puede dudar acerca de la consecucion de lo que pide, sino que interiormente siente vna feguridad amorofa, que echa toda duda, y remor fuera del corazon, acerca de lo que pide à su Dios Y aun vo conoci à vna persona contemplativa, que se acusaba por ver que no podía temer à Dios, por amarle tan-

to: esto se entiende del temor servil, que cl temor reverencial de hijo,

fiempre queda.

#### CAPITVLO IV.

Del amor del proximo, en quanto es efecto de

contemplacion.

On vn milmo habito de la Caridad Theologal amamos à Dios, y al pro-1 ximo: à Dios, como objecto primario, y al proximo, como objecto fecundario, y cola q le toea, y pertenece à Dios. El amor contemplativo realça tanto este amor del proximo, que he visto contemplativos con vo amor tierno, y compassivo, en viendo las milerias, caidas, flaquezas, y pobrezas del proximo. Deste amer nace en los contemplativos vn continuo sentimiento de ver los pecados de los hombres, y su grande perdicion, y les obliga que hagan muy continua Oracion por los que están en pecado morral, por la conversion de los Gentiles, por la reduccion de los Hereges, y Cismaticos, y por la extirpación de las Heregias. Deste amor les nace vna muy tierna compassion para con las animas de Purgatorio, y ofrecen Sacrificios, Oraciones, è Indulgencias por modo de fufragio, y ponitencias por ellas. Deste amor nace vnamor grande de exercitar las obras K 2 de

de misericordia, sublevando en quanto pueden las miserias agenas; y si no pueden ayudar con la obra, consolando à los tristes, enseñando à los ignorantes, visirando los entermos, y encarcelados, hazenlo con el desseo, y asecto, y los encomiendan muy de veras à Dios.

Sobre este amor del proximo se anade el amor de los enemigos, que es otro realce que sue sue tener los contemplativos perfectos, que como de ordinario viven perseguidos, y cargados de testimonios, con hartos cuentos, oposiciones, contradiciones, y emulaciones, siempre tienen enemigos que les satigan; y he reparado, que los muy contemplativos tienen vn amor cariñoso para con estos, hablan bien de ellos, y les encomiendan à Diosen sus Oraciones con muchas veres Estos son los esectos, que la contempla-

cion causa en las almas: otros accidentes secretos ay, que despues se explicaran.



## CAPITVLO V.

Dela luz afestiva, que nace del amor ence dido.

A luz es vnaqualidad intencional, que haze el objecto visible, y cognoscible. Dividese en luz material, y espiritualità material nace del Sol, ò del elemento del fuego: la espiritual nace de Dios, y de cosas Divinas La luz espiritual se divide en luz intelectual, y afectiva: la luz intelectual es ena especie impressa, infusa, ò acquisica, y que estando en el entendimiento como en proprio sujeto, le eleva, y alumbra; y como comprincipio eficiente, ayudandole, y reprefentandole su objecto, le ayuda, para que produzca el acto vital de entender el objecto, y verdad, que se le aplicò, y propuso. La luz afectiva, es otro genero de especie intencional, que passapor la llama del fuego de la Caridad, que arde en la voluntad, y de alli salta al entendimiento, y le alumbra, calienta, y aviva, y le representa el objecto amado co nuevo lustre, y realce, y nuevas calidades, y perfecciones. Si la especie intelectual le representa al entendimiento objectos ausentes,ocultos, ò futuros, y secretos, se llama luz K 3

profetica:si le representa cosas Divinas reveladas co alguna obscuridad, se dirà luz de Fè.

Si esta especie representa con viveza, y nueva claridad las cosas Divinas reveladas, se dirà luz de contemplacion, dilustracion Divina. Si descubre con presteza, y viveza objectos sobrenaturales, pero luego passa, se dirà rayo de luz, ò relampago Divino. Si descubre cosas Celestiales, y secretos Divinos, con modo indebido à nuestra naturaleza, se dirà vision, ò revelacion; pero si huviesse alguna especie impressa, que representasse claramente la essencia Divina, se llamaria luz, o lumbre de gloria. A esta lumbre de gloria convienen todas las propriedades, y oficios de la especie impressa, que son, representar, elevar, ayudar, y vnir la porencia del bienaventurado con Dios, el qual està posseido, è intimamente vnido con la potencia; noen quanto objecto, fino en quanto vltimo fin, y premio posseido: bien se podrà llamar especie intuitiva de Dios, pues en los viadores ay especie abstractiva de Dios.

La luz afectiva tambien es especie, que nace del objecto, en quanto es amado: de minera, que naciendo esta especie del objec-

to, y passando por el amor encendido de la voluntad, el amor comunica nuevo fer, y nuevo modo de representar à la misma especie. Quiero explicarlo con los anteojos cristalinos de vn viejo, el qual teniendo la vista cansada, y gastada, no vè bien los objectos; pero fi se pone vnos anteojos proporcionados à su vista, las especies visivas passando por el cristal, se dilatan, y esponjan tanto, que le representan los objectos, que en si fon chicos, y obscuros, claros, y muy grandes. Lo mismo sucede al alma enamorada de Dios, la qual mediante los anteojos de larga vista de aficion, y amor, vè en su Amado mil lindezas, perfecciones, bondades, misterios secretos, verdades, y grandezas, que antes de amarle no conocia; y si las conocia, no era de la manera que aora las conoce. En viendo la pobreza de su Amado en carne, si la mira con amor, le parece riqueza: en viendo el caníancio, que se toma por el Amado, le parece descanso:el ayuno, le parece hartura: el vestido roto, remendado, y grosero, si se mira con amor Divino, parece vn brocado preciofo;y aunque à el amor pintan ciego, eslo para si, y para sus conmodidades; pero para ver las

146

cosas del Amado, es vn Argos con cien ojos. Por esto los Theologos Mysticos por amar tanto à Dios, conocen mejor, y con mayor viveza las cosas Divinas, que los Theologos Elcolasticos que se aprovechan tan solamen. se de la luz intelectual, y no de la luz afectiva; y en vna hora de Oracion mental, si es contemplacion de Fè viva, v amor encendido acerca del misterio de la Santissima Trinidad, se conocen mas perfecciones, delicadezas, verdades, y secretos deste misterio, que no en veinte horas de estudio especulativo. Es, pues, la luz afectiva vnos anteojos de larga vista en lo sobrenatural, y Divino: es vn grande realce de la Fè, que le aviva, y ele va el conocimiento: es vna luz, que no tan solamente como resplandor claro alumbra el entendimiento, y eleva, y perficiona los actos cognoscitivos; pero trae consigo vn calor grande, que enciende toda el alma, y le descubre muchas bondades, y verdades, que antes de aquel instante no alcançaba. Pocos fon los que de ordinario reciben aquesta luz; pero ellos fon dichofos, y muy amigos de Dios, son las columnas de las Comunidades à donde viven; saben poner cada cosa en su lugar: 25100

lugar: siendo en lo interior muy Divinos para con Dios, son en lo exterior bastantemente humanos para con los hombres, sin faltar à la obligacion exterior por la devocion interior.

CAPITVLO VI.

Como la Humanidad de Christo es puerta de

la contemplacion.

Nere los efectos principales, que caufa la contéplacion en el alma, es criar en ella vn amor cariñolo, y vna regalada presencia acerca de la Humanidad de Christo N. Señor; que como de ordinario por la Humanidad, como por la puerta forçosa, se entra sube, y baxa à contemplar la Divinidad, y los Divinos atributos, cobra el alma vnamor tan tierno, y regalado à esta Sacratissima Humanidad, que con vna o jeada que le dà queda como herida, y prendada con su vista, y trato, y comunicacion. O como quisiera ver todos los contemplativos muy aficionados à esta Sacratissima Humanidad! Y que se persuadan, que todos los dones que no les vienen por esta puerta, son sospechosos, ò no duran; que la Humanidad es puerta para entrar à tratar con la Divinidad, y quien no

entra por esta puerta, entra como ladron por las vardas. Yà veo que ay algunos passos de la contemplacion à donde el alma engolfada con la Divinidad, por entonces no se acuerda de la Humanidad, pero esto es excepcion de la regla general : y lo comun es, que affi como en la contemplacion clara de la essencia Divina, que tienen los Bienaventurados en el Cielo, la vista de aquella Humanidad Santissima, no impide la contemplacion Beatifica del Bienaventurado, antes le ayuda, y realça; affi sucede en los viadores contemplativos, los quales de tal suerte meditan, y piensan en la Humanidad Santissima, y en su vida, muerte, y virtudes, que esta vista no im pide la contemplacion de la Divinidad, antes la ayuda, y realça. O valgame Dios, què engaño tienen algunos espirituales, que enseñan, que no se ha de poner la vista del alma en esta Santissima Humanidad, antes la debemos perder de vista, para contemplar mas sin especies materiales la Divinidad con sus atributos! En primer lugar, yo pienfo, que eftos no experimentan en si la verdadera contemplacion, cuyo objecto es Dios, y las cosas Divinas; y comono ay aqui en la tierra cosa

mas Divina, que este Dios Hombre, engañase los tales sipiensan, que la Humanidad no es objecto, à lo menos secundario, de la contemplacion. Lo segundo, estos tales quieren dar reglas para adquirir vna gracia gratis data, como es la contemplacion : conque las podran dar de la milma manera, para tener el don de hazer milagros; y esto es mal hecho, por depender estos dones mas de la liberalidad Divina, que de la disposició huma na. Lo te rcero, jamas he comunicado, ni visto Santo alguno contemplativo, con haver muchos, y comunicadolos, cuyo ordinario modo de orar, y contemplar no sea pensando en la Vida, Passion, Virtudes, Misterios, v Exemplos deste Dios Hombre; y de aqui suben à contemplar la Divinidad, y cosas Divinas. Lo ordinario pues, sea la Humanidad; lo extraordinario sca la Divinidad. Loquotidiano sea meditar en la Passion, y Muerte de Christo N. Señor; y muchas vezes en los Novissimos, y pecados, pero de quando en quando, à vnospocos escogidos sube Diosporla contemplacion. Lo acquisito por la meditacion, si es laborioso, tambien es provechoso; pero lo infuso por la contemplacion, suele

ser mas deleytoso, que provechoso, quanto al merito. Acudan, pues, todos à la Santissima Humanidad, y de alli à su tiempo, si conviniere, les subirà Dios à contemplar la Divinidad.

# CAPITVLO VII. De la presencia de Dios.

A contemplacion causa admirables efectos en las almas contemplativas; y aunque la presencia de Dios es vna gracia gratis data, que se halla algunas vezes ( si bien no en todas las personas de todos los estados de la vida espiritual) en algunas; pero con mayor viveza, facilidad, y perfeverancia se halla en los contemplativos: la qual consiste en vna representacion suave, y amorosa de Dios, con cuya presencia imaginaria, ò intelectual andamos modestos, honestos, y callados, con facil recurso à lo interior; y esto suele ser con devocion, y ternura, que nos trae muy recatados en todas nuestras acciones exteriores.

Dividese en presencia intelectual, infusa, è imaginaria, acquisita, ò infusa: à vezes la intelectual es muy interior, y conjunta de ordinario con algun passo de contemplacion.

L

La imaginaria es principio de muchas jaculatorias, coloquios, y hablas interiores, imaginarias, y sensitivas, internas, y externas. La primera presencia intelectual, es propria de los contemplativos La segunda, es comun à todos estados, aunque no se halla en todas las personas espirituales; y mas si están secas, tristes, y desabridas, que entonces à vezes es la presencia de Dios à modo de compuncion, y quexas interiores, assi de su mala correspondencia, como de la ausencia del Amado, aun-

que entonces la tiene bien presente.

Estas dos presencias se subdividen en presencia de la Divinidad, y Humanidad. La de
la Divinidad, de ordinario es por especie insus sus sus encogimiento, admiracion,
veneracion, paver suave, y suele ser principio de altissimos passos de la contemplacion.
La presencia de la Humanidad, las mas vezes suele ser imaginaria, y es principio de mu
cho regalo, lagrimas, y ternura; dilata el corazon, compone los sentidos, aviva los afectos, y rige, y corrige con grande advertencia
las acciones ordinarias, y eleva mucho el
exercicio de las virtudes morales; y mas si
entonces se nos representa la Humanidad

de

de Christo como mancebo hermoso, que nos acompaña a el lado con alegresemblante; ò si se nos representa como resucitado, que nos alegra, o niño recien nacido, que nos enternece: este genero de presencia es de las al-

mas favorecidas, tiernas, y devotas.

euestas, con la soga à la garganta, ò sentado en vna piedra con la mano en la mexilla; ò si se nos representa de ordinario azotado à la Columna, crucificado, y en otros modos latimosos, de ordinario tales presencias, son se nales de Cruzes, sarigas, sequedades, y otras tribulaciones venideras. Esta gracia en los principiantes dura poco, y regala mucho: en los proficientes dura mas, y regala menos: pero fortissea mucho el alma en orden al exercicio de las virtudes morales; en los privilegiados, y contemplativos no tiene punto

fixo, porfer gracia gratis data, que depende mas de la liberalidad Divina, que de la disposicion humana.



#### CAPITVLO VIII.

Varios efectos de la contemplacion.

As sciencias humanas tienen principios vniversales, de donde se sacan conclusiones forçosas, y evidences, como fort, dos, y tres fon cinco, en que no ay mas, ni menos, que dos, y tres, como se prueba en la vista. Luego se sigue evidentemente, que aqui no ay mas, ni menos, que cinco. Eftas consequencias evidentes, y forçosas no se facan en la contemplacion, quanto à los favores, dulçuras, lagrimas, visiones, y extasis, por no tener necessaria conexion en la materia, ni en la forma, estos favores, con la contemplacion; y affi ay contemplacion, y contemplativos, que no tienen vna lagrima, ni faben por experiencia què es vision, ni rapto: yay algunos con Oracion vocal, y Oracion mental ordinaria ( como es mediración de los Novissimos) que tienen muchas lagrimas, y ternuras, y aun visiones, y revelaciones; por lo qual el verdadero, humilde, contemplativo, ha de hazer mas caso de las virtudes, que de los favores, y debe estimar mas resistir vna, ò dos horas de sequedades grandes,

desamparos, y tentaciones, que no aver teni.

do dos horas de lagrimas, y dulçuras.

Tambien he visto personas regaladas de Dios, con lagrimas, devocion, y otros favores, cavendo muy à menudo en defectosilos quales quedando las mas vezes en latitud de vicios, no passan al ser moral de pecado. Estos en acabando de tener vna hora de muy tierna, regalada, y bien Ilorada Oracion mental, aquel mismo dia caen en impaciencias, se dexan llevar de la colera, se descuydan en la obediencia, son vencidos de la golosina, y en bolviendo tristes, y desmayados, y como desconfiados à la Oracion, hallan mayor regalo, y ternura; y fi lon los que deben, se confunden, y humillan mas con estos favores, sirviendo estos jebustos domesticos de lastre, y contrapello, para que no se desvanezcan con los favores, que Dios les haze, can de valde, que si no huviesse estos defectos exteriores, avria en lo interior, vanidad, sobervia, complacencia, estimación propria, desestimacion agena, que son colas que le atan las manos à Dios, para que no comunique estas mifericordias à sus criaturas.

Ay otras personas tan espirituales, en las

quales la contemplacion causa peregrinos accidentes, con regalos, y favores tan exquifitos, que no caben en la Fèhumana; y assi no me atrevo à especificarlos muy en particular, pues los no experimentados no me darán cre dito; porque algunos destos oyen, ven, sienten, y hueleo à lo Divino vnas qualidades espirituales, sin color material; una suavidad, fin labor humano; vn olor regalado, è incorporeo; sienten otra substancia, y otros accidentes, muy diferentes de los que aqui experimentamos: colasion estas invisibles, & indesibles; los experimentados me enten. deràn, los no tales, bien se podràn reir de mis porque ni yo aqui me explico, ni ellos me pueden entender.

Pero las personas Santas tienen porefectos verdaderos desta gracia, el mejorar la vida, y costumbres, despegar el corazon de los gustos remporales, negar sus proprios quereres, y placeres con la obediencia, y con la refignacion: andar humildes, contritos, y muy temerolos de fino tener deffeo, ni apetecer villones, ni revelaciones, lagrimas, extafis, ni otras gracias gratis datas tener amor à la foledad, silencio, y retiro: gustar del vestido

1.0103

roto, y remendado: huir las honras, conmodidades, y regalos. Contemplación que causa estos esectos, es buena, santa, y segura.

# CAPITVLO IX.

Como la contemplacion realça las virtudes morales.

Ssi como ay vuas Reynas à quienes firven, y acompañan dos generos de L mugeres: las vnas fon Princefas, que las acompañan por devocion, ò aficion que las tienen, pero no por obligacion; las otras fon criadas, que las figuen, y acompañan por obligacion: lo milmo digo de la contemplacion, que segun la Fè viva que incluye, es Rey de las virtudes, y segun la caridad encendida es la Reyna. Ay dos generos de criadas, que las acompañan; las vnas fon las gracias gratis daras, como son, Don de Profecia, Don de milagros, Don de discrecion de espiritus, extafis, visiones Don de lagrimas: estas son gracias como Princelas, que algunas vezes acom pañan esta Reyna, pero no liempre, y aunque se hallan en el estado de la contemplacion, pero no se hallan en todas las personas contemplativas, sino en vna, ò ctra persona, y no obligation alling remore lorentin todos

todos estos Dones, sino vna, ò otra gracia de ellas. Pero las virtudes morales son las criadas, que forçosamente en algun grado han de seguir la contemplacion; y si no ay mucha humildad, patiencia, pobreza, y obediencia, es la contemplacion poca, flaca, aparente, ò sos pechosa: y como quanto vna Reyna es mas rica, y poderosa, tanto mas lucidas, y bien tratadas andan las criadas; assi digo de la contemplacion, que quanto mayor suere, las virtudes morales, como sus criadas, han de tener mayor realce, nobleza, y excelencia en sus acciones.

Comencemos por la Humildad, la qual es en dos maneras, afectiva, y contemplativa: la afectiva, nace del conocimiento proprio, con que vn hombre conociendo su propria vileza, slaqueza, y miseria, se desestima, y no se atreve à siar de si honras, dignidades, y puestos: esta humildad, que en sies verdad, es muy buena; pero combatida, y sujeta à muchas caidas.

La Humildad contemplativa, es la que na ce del conocimiento de Dios, como los Bien-aventurados, que conocen à Dios claramente, y desta vista clara tienen vn muy claro

conocimiento de su nada. Esta humildad es vna solida verdad, y desengaño, que trae el alma tan humilde, y humillada, que todas las alabanças, estimaciones, puestos, dignidades, honras, y osícios del mundo, no la pueden

desquiciar, ni mover vn punto della.

La Pobreza es vua virtud, que desecha de si todos los bienes temporales, con sus cuy dados, y conmodidades; pero puede quedar en el alma algun asecto de ellos: mas la pobreza vuida à la contemplacion, suele desnudar tanto el corazon de toda asicion, que viene à aborrecer todas las conmodidades temporales: gusta de vestido roto, y remenda do: destea la vivienda estrecha, pero limpia: la celda pobre, sin ala jas curio las: apetece la comida templada, la que es menester para el sustento, mas q para el regalo. Esto es realçe, que recibe la pobreza de la contemplacion.

La Paciencia tiene tres grados: el primero es tolerar, aunque sea con sentimiento, lo penoso. El segundo es aceptar, aunque sea co repugnancia, lo laborioso. El tercero, es amar, y aun buscar por Dios todo lo arduo, y discultoso. La contemplación suele subir tan de punto esta virtud, que viene el alma à te-

ner

Theologia Myflica.

ter hambre, y led de las Cruzes, calumnias, restimonios, afrentas, carceles, enfermedades, y otras penalidades; y aun la paciencia con la inocencia fuele fer presea muy conocida entre los contemplativos: los quales aun en las grandes Cruzes, fuelen fer muy man-

fos, fufridos, y callados.

La Castidad de los contemplativos vetes ranos, suele ser Angelica: en los mediocres snele ser combatida, pero no vencida. La Obediencia con la abnegacion, fon las hijas muy queridas de la contemplacion, con las quales sacrifican enteramente à Dios el proprio juyzio, y los proprios quereres, y plazeres, sin reservar el hombre para si asecto alguno.

La mansedumbre, llaneza, honestidad, templança, reciro, silencio. la verdad, y otras semejantes virtudes morales, suelen subir de punto, y recibir grande excelencia de la contemplacion; la qual si està sola, sin el acompañamiento debido de las virtudes morales, ò es poca, ò aparente, ò princi-

piante, ò Privilegiada, que presto se perderà; y con esto se conser-

va, y crece.

#### CAPITVLO X.

Como es menester grande capacidad natural para la contemplacion, y quan amable es.

A naturaleza està subordinada à la gracia, como sujero à su forma perfid ciente; y por esso debe aver alguna proporcion entre ellas. Vna capacidad grande natural, si se llena, pide grande gracia: vna capacidad pequeña, pide poca gracia; y como Dios al principio quando eriò los Angeles, conforme à la mayor, y menor capacidad natural que tuvieron, les diò mayor, y menor gracia; lo mismo suele passar en los hombres, los que tienen poca capacidad natural, poca es la gracia que suelen recibir; y como el Don de la contemplacion es gracia grande en excelencia, grande en las obras, y grande en los afectos, pide de buena razon grande capacidad natural; si no es que se comunica vna parte pequeña, ò vn grado de los pri. meros, entonces basta qualquiera capacidad. Pero lo fummo de la contemplacion, con quien (moralmente bablando) vincula Dios fumma luz, fummo afecto, excasis, visiones, y otras gracias gratis datas moyores; pide en

vn hombe, que el entendimiento lea grande, vivo, y claro, mas verdadero, que agudo, y sutilivo juvio maduro, y sazonado: vna volunta da fectuosa, muy inclinada à todo lo bueno y à quien lo malo naturalmente repugna: vn natural manso, bueno, y apacible, en quien no ay vehementes, y sobresalientes passiones; pero no hombre sin passiones moderadas, y mortificadas, que esto seria ser bruto, y no hombre. Este tal, y tan capaz natural, es como vna tierra fertil, à donde la semilla de la contemplacion se logra bien, si se la echan.

Pero todo este buen natural solo, no basta: es menester que se eleve, prevenga, y disponga con el auxilio sobrenatural de la gracia actual, para que las potencias produzcan actos vitales sobrenaturales, y meritorios; por que de otra manera, si vn hombre recibiesse la gracia de la contemplacion en potencias indispuestas, le podia hazer mucho daño. Es como si vno subiesse de repente à lo mas levantado de vn alto edissicio, se le desvanceria la cabeza, y caeria, y antes de caer le pareceria, que los otros hombres en su comparacion eran muy chicos. Lo mismo puede passar à vna persona, que subiesse de

L'4

rc-

repente à lo mas alto de la contemplacion, à no estar muy bien dispuesta, y prevenida con los auxilios eficazes de la gracia previniente, y concomitante. Tengo por cosa moralmente sin duda, que el tal contemplativo se tendria por muy alto, y grade en la fantidad, y à los otros tendria por muy chicos; y como la contemplacion infusa trae consigo tanta suavidad, paz, dulçura, ternura, lagrimas, y otros regalos, que aunque no siempre, pero de ordinario se hallan en las personas contemplativas:esta sola miel, y dolçura, estraga, y empalaga mucho la naturaleza; y fi no està bien lastrada con dolores, achaques, Cruzes, y otras afficciones interiores, y exteriores, se embriagarà, y trastornarà tanto el bombre con este vino regalado de la contemplacion, que avrà menester muchos auxilios Divinos para no perderfe.

Pero es engaño pensar, que los contemplativos andan siempre habitualmente gozando de lo suave, y supremo de la contemplacion, y cargados de visiones, dulçuras, lagrimas, y revelaciones; antes estas cosas, si fuessen muy ordinarias, les harian mucho daño: y assi si tienen dos meses de suavidad,

lopagan con quatro de sequedad. Excepto aqui algunos hermitaños, y los privilegiados muy retirados, y otros algunos, que passaron por quinze, o veinte años del desamparo. Pero para los otros, lo suave de la contemplacion, es como vn vestido muy rico de Pasqua, que no se gasta entre semana, sino en las fiestas mas recias del año; pero como ay Principes en lo temporal, que de ordinario rozan, y gallan telas, y brocados entre femana, y toda la vida: assi entre la gente espiritual av algunos Principes privilegiados, muy ricos en todas las virtudes Theologales, y Morales. Estos pueden andar de ordinario en lo mas fuave de la presencia de Dios, y contemplacion; pero los que no fon tales, recibirian muy grande dano con este favor, y merced.

# CAPITVLO XI.

De varios modos de vnirse el alma con Dios, y en espiritual de la vnio conteplativa de ilapso.

A grandeza, y excelencia de los bienes espirituales, y Divinos, consiste en
vnir mas, y mejorar la criatura con su
Criador; y como el Criador es nuestro primer
principio, objecto, y vitimo sin, es suerça

que la gracia, que nos vne con Dios, como con primer principio, objecto, y vleimo fin (como lo haze la contemplacion) sea altif-

fima, y excelentissima.

En vna de tres manerasse pueden vnirel alma con Dios. Lo primero, como con su primer principio, y causa particular eficiente, como lo haze la lumbre de gloria en el Cielo, y la lumbre de la contemplacion en aviendo vnion de ilaplo, segun que despues explicaremos, Lo fegundo, como con objecto Theologal: y desta manera las tres virtudes Theologales vnen el alma con Dios, como con su objecto. Lo tercero, se puede vnir el alma cou Dios, como con su vleimo fin: en los viadores, como fin que se mercee, y se dessea alcançar; pero en los Bienaventurados, como virimo fin, por modo de premio posseldo.

Digamos primero de la vnion objectiva, que causan las virtudes Theologales en el alma para con Dios, que esta se haze con vu orden intrinseco, con que la virtud Theologal ordena el alma virtuosa à Dios, como à objecto de donde se especifica; v.g. la Fè, Esperança, y Crridad le ordena à Dios, como à

Theologia Mystica.

su objecto creido, esperado, y amado.

Pero el acto vital, libre, sobrenatural, y meritorio destas virtudes Theelogales, y de las demás virtudes Morales, en quanto al me, rito, que es entidad moral, que mira à Dios como premio que se merece; vne el alma con Dios, en quanto es vitimo sin, y premio que se espera, que à su tiempo se alcançarà en el Cielo: y esta vnion, es vnion morals pero los Biena venturados en el Cielo, gozan deste sin

vltimo aleançado como premio.

La vnion que tiene el alma con Dios, en quanto es el primer, y mas principal principio eficiente, se echa de ver en los Bienaventurados, à donde la essencia Divina, como si fuelle especie impressa, se une con el entendimiento del Bienaventurado, y obra vital, y sobrenaturalmente con el entendimiento el acto vital de la vision Beatifica: aunque yo tengo para mi, que entonces la lumbre de gloria haze oficio de especie impressa, y la substancia Divina està intimamente coexistente, y como vnida con la substancia vital del alma, y como vida sobrenatural gloriosa, y principal, que influye vida sobrenatural en la vision clara, y en el amor Beatisico; pues en estos dos actos juntos consiste formalmente la gloria estencial, y adequada; è inadequadamente consiste en cada acto de ellos: y aqui en este estado está Dios vnidocon el alma, como con primer principio esiciente, como con objecto Beatisico conjun-

to, v como con vleimo fin posseido.

Lo mismo algunas pocas vezes, aunque por diferente modo, sucede en la contemplacion de los viadores, quando por la vnion del ilapso, la substancia Divina, como principio affiltente, v elevante, coexiste intimamente en la substancia del alma racional, en razon de principio elevado (que la ordinaria vnion, es mediante la gracia actual de la misma contemplacion. ) Aqui, pues, hablo desta extraordinaria vnion del ilapso, que se explica con la seme jança del fuego, quando substancialmente coexiste en los intimos poros del hierro: entonces el hierro, que de suyo es leco, frio, y obscuro, con virtud age. na, resplandece, calienta, v alumbra, como si fuelle substancialmente fuego, sin ferlo.

Lo mismo sucede à la substancia del alma, que de suyo es vida ran solamente natural; pero puede la substancia Divina, notan sala-

mente

mente como caula vniverlal, fino tambien como caula eficiente particular affiftente, y principio elevante, estar can intimamente como embebida, y existente en el alma, que el alma obre como con remedio à lo Divinosentienda, y ame à lo Divino; v entonces Dios es como alma assistente de nueltra alma, y esprincipio vital sobrenatural, que està como enxerta en nuestra vida natural, que produce vnos actos tan realçados, y aquilarados, que ni la gracia habitual, ni la caridad, ni la contemplacion, fuera desta vnion, los puede producir. Como esta vnion es el sun! damento de la contemplacion passiva, mas abajo diremos algo de ella.

De manera, que la contemplacion, en quato en su principio se compone de los dos habitos Theologales, de Fè viva, y Caridad encendida, y su acto es compuesto de entrambas virtudes, nos vne, y ordena à Dios, como à objecto destas virtudes Theologales. Y en quanto su acto es vital, libre, sobrenatural, y meritorio, entonces nos vne moralmente, y nos ordena à Dios, como à virimo sin que merecemos, y esperamos. Y en quanto algunas pocas vezes con la vinion del ilapso, la substancia Divina, como principio assistente elevante, està como embebida en la substancia vital del alma, que es principio elevado; entonces nos vne la contemplacion con Dios, como con primer principio; y assi la contemplacion vne el alma con Dios de todas maneras, como principio primero, fin vleimo, y objecto Theologal: de lo qual se saca su

grandeza, excelencia, y nobleza.

Ni esta vnion del ilapso se ha de llamar vnion substancial; pues suera de la vnion hypostatica, los Doctores Escolasticos no quieren admitir vnion substancial sobrenatural: y aunque algunas vezes algunos llaman toque substancial, poco importa el nombre, pues no significa más que vna intima coexistencia de la substancia Divina, en razon de principio elevante, con la substancia espiritual humana, en razon de principio elevado. Ni tampoco Diosen esta vnion haze compo-

ficion substancialmente con el alma, por no ser principio informante, sino assistente.



CA.

## CAPITVLO XII.

De dos efectos desta union del clapso que sonla passió Divina, y el desfallecimieto de amor.

Omo en la vnion del ilapso la substancia Divina se encaja, embebe, y pone como primer principio vital, y sobrenatural en lo mas intimo del ser, y substancia del alma, y desde alli influye en las potencias vn vigor vital sobrenatural, y Divinos son admirables los efectos que causa en la milina alma, y sus potencias, mayormente en los passos del amparo Serafico, à donde el alma experimenta vnos accidentes can deleytolos, como admirables, cuya causa oculta no se alcança Y como estos accidentes se hallan en muchos passos de la contemplacion, quiero explicarlos aqui, para no embarazarme despues repitiendolos.

Langor del Amante.

Ntre otros muchos efectos, que causa el amor contemplativo en el alma, vuo de ellos suele ser vn desfallecimiento regalado, tierno, y suave, con que el alma no empala gada, sino vencida, y satisfecha con vna Celestial dulçura, està como abochornada, co-

mo vna persona desmayada, ò como si vno estuviesse abochornado con el calor de medio dia, y se dexasse caer à la sombra de vn arbol, v alli fe recreasse del mucho calor, que le encendia, y abrasaba. Assi sucede à estasalmas regalonas: están como desmayadas en los brazos de su Amado, à quien con vna simple vista miran, y aman: estan como rosas en vna alquitara, lasquales con el fuego manfoque debaxo arde, le refuelven, y convierten en agua rosada. Assi le sucede à vezes à el alma en este passo: con el fuego manso de la Caridad, se abrasa sumamente con amores, se regala tiernamente con favores, y le refuelve dulcemente en lagrimas; si recuerda, es con dul cura; si sulpira, es con terpura:ala, ba,ama, y engrandece, y adora à vezes con vn solo afecto, que en si incluye todos estos otros efectos; y con esta suspension haze, y padece cosas admirables, y secretas, cuya inteligencia dexo à los experimentados. Este afecto le experimenta en muchos passos de la contemplacion Serafica.

Pati Divina. nevoni, sheg

Ste legundo afecto confiste en yna amo-Crola pallion, que ocupa, llena, y embriaga Theologia Myfica.

171

suavemente el corazon, y nace de la plenitud de ardor suave de amor Divino, que rebofa en la voluntadiv como voa cazolera, ardiendo, rebosa, y echa de si el licor que contiene, comunicandose à los carbones negro que están debaxo, los quales alterados suavemente, despiden de si vn humo oloroso, que no es suvo, sino de la cazulera affi tambié està à vezes la volunçad ardiendo con el fues! go del amor Divino de tal suerte, que por ella rebola vna calidad peregrina, que le comunica al organo, que es el corazon, y este como fuente de la vida, queda empapado en devo! cion; y de alli, como arrayuelos de su fuente, nacen en el cuerpo, y en el alma Celestiales. jubilos, gozo, paz, ternura, lagrimas, quietud, suspension de sentidos, y otrosaccidentes tan secretos, como suaves. Este efecto se halla en muchos pallos de la contemplacion, y para no repetirlo cantas vezes, bien es que quede de vna vez dicho. De los otros efectos contingentes de la contemplacion, como son los extasis, que son esectos de amor en el corazo; y del rapto, que es vehemente cognicion, que oprime el celebro, y priva de los sentidos, dirèmos abaxo en fu lugar.

M

LIBRO QVINTO.

De la contemplación Cherubica, y

de su practica.

#### CAPITVLO PRIMERO.

Què es contemplacion Cherubica, que añade à la Fè, y à la Theologia Escolastica.

\* \* \* Os dos terminos Cherubico, y Serafi. \* co, fon tomados de los dos primeros \* Coros de la primera Gerarquia de los espiritus. Celestiales. Serafines, son en quienes campea mas, y sobrelale el ardor del amor, que la loz de la sciencia, aunque renga ambas perfecciones juntas, Cherubines, se llaman como plenitud de sciencia, à donde mas sobresale la luz intelectual que el ardor del amor, aunque los tengan entrambos. Assi en la contemplacion, que consta de Fè viva, y Caridad encendida, a vezes sale vn acto mas que el otro, vel acto sobrefaliente le dà la denominación. Si sobresale mas la luzintelectual de la Fè viva, le dirà contemplacion Cherubica: si otra vez sobresale mas lo afectuolo, y mas ardiente, y encendido de la CaTheologia Mystica.

Caridad, se dirà contemplacion Scrasica.

La Fè, es vn habito infuso acerca de cosas Divinas, y reveladas, y es el fundamento forcoso de la contemplacion mystica; y consilte en vna, ò muchas especies infulas, que nos representan verdades Divinas, y reveladas: de manera, que lo material de la Fè, son las especies representantesssu forma (hablando à lo Escolastico) es aquella orden debaxo de quien todas miran la verdad Divina revelan-

te, y revelada.

La Theologia Escolastica, en quanto es seiencia, es vn habito segun su genero, evis dente; aunque en algunas condiciones particulares por accidences, è impedimentos ocurrentes, es tan solamente probable, y opinativo, el qual preluponiendo la primera verdad revelada, por ella, y algunos principios revelados, algunas vezes con discursos, y consequencias ya scientificas, yà probables, apoya, v assegura muchas verdades de la Fè, las quales, aunque son sobre la razon humana, no son contra ella; y esto es lo que la Theo. logia affegura. Lo material delle habito, son las especies intencionales acquisitas, cuya forma es aquel orden con que todas juntas M 2

miran las cosas Divinas, en quarto (suponiendo que estàn reveladas) se pueden asirmar con discursos evidentes, o probables.

Sobre estos dos generos de principios cognoscirivos, y especies intencionales bien ordenadas à sus objectos, la contemplacion añade orra tercer especie luminosa, clara, y calorofa, que vniendose con los ocros dos genero de las especies preexistentes, de la Fè, y Theologia, eleva, v realç i grandemente al entendimiento, para que conozca las verdades Divinas reveladas, con nuevo modo,nueva luz,nueva viveza, y nuevo realçe en todo. La luz de la Fèes obscura, pero cierra. La Theologia es cierra, y algo clara à lo naturalspero la luz que añade la contemplacion, aunque lea abstractiva en lo sobrenatural, y dè gracia, y no dè gloria, es clara, cierta, fuerre, pacifica, deleytofa, y pura:es principio de conocimientos, que mejoran la vida, y las costumbres: es luz practica, que de tal manera alumbra el entendimiento, que juntamente calienta, ablanda, derrite, y regala la voluntad; enternece el alma, y le rectifica la intencion, buscando tan solamente à Dios en todos sus desseos, obras, y palabras.

Theologia Mystica.

175

Y de la manera que si vn rayo del Sol meridiano, entrasse de repente en vn aposento lobrego, à donde estuviesse vn ensermo triste, el apossento luego se clarifica, el ayre se purifica, y el ensermo se alegra: assi en el contemplativo con esta luz, sus ignorancias se alumbran, sus atectos se purifican, su intencion se rectifica, el corazon se pacissea, el entendimiento se alumbra, y vè so Divino, y humano con nuevos primotes, que antes de este tiempo nunca supo, ni enrendiò. Estos son los provechos, que trae consigo esta luz contemplativa, y Cherubica.

## CAPITVLO II.

Què haze, y padece el alma quando se dà principio à la contemplacion, y lo que entonces recibe de Dios.

E muchas maneras suele, y puede dar Dios principio à la contemplacion: yo me acomodo al exéplo del desposorio espiritual, à donde Dios es el Esposo, y el alma la desposada La Humanidad de Christo N. Señor suele ser el Paravinso, Cura, y testigos, con cuya presencia, y assistencia se suele escecuar este matrimonio. La contem

M 3

pla-

placion del viage, sin ver claramente à Dios, es como el matrimonio ratespero la contemplacion de la gloria, es como el matrimonio consumado, à donde ay eterna cohabitacion, è indisoluble voion del alma con Dios enla

gloria.

Y como el Esposo, si es algun grande Principe, suele darà su Esposa joyas de inestimable precio antes de tomarse las manos; lo mismohaze Dios en el principio de la contemplacion, à donde suele prevenir el alma con santas inspiraciones, con pios afectos, con ansiosos dessens de tanto bien ; luego le comunica las joyas espirituales, que como arras preceden al desposorio, como son vna gorica de aquel licor Celestial, con que embriaga suavemente el alma con ternura, dulçura,paz,gozo,pureza de vida,costumbres,è Intencion, lagrimas, devocion, amor, al retiro, y foledad, odio, y aborrecimiento à los regalos, y honras mundanas: y como el alma se vè tan de repente rica con estas joyas de la gracia, que como previas disposiciones recibio de valde, para que fuesse mas capaz de la contemplacion realçada; luego se cubre de vna verguença virginal, y humilde, se pal-

COR

palma con vna admiracion agradecida, y aun de puro humilde se suele encoger tanto, que se recoge dentro de su nada, para assegurar mas la humildad, y fidelidad, que le piden en las grandezas venideras.

Quando el alma està dispuesta de la manera que diximos, puede Dios, y muchas vezes fuele vnirse con esta Esposa, como principio, objecto, y fin; principio, que le eleva; objecto, que especifica sus actos, fin, que los termina. Explicase este passo con el exemplo del Sol, quando con sus ravos embiste en vn efpejo puro, terfo, y cristalino; enconces el espejo parece vn segundo Sol, pues alli vivamente se representa, resplandece como Sol, calienta, y quema como Sol sin serlo. Assi à vezes Dios en el alina vnida con gracia : como el Sol està en el espejo vnido con sus especies, è imagen intencionality como el espejo con viraud, y actividad agena, y passion, y reberberacion propria, arde, luce, calienta, y resplandece como Sol, sin serlojassi el alma en estepasso, entiende, ama, goza, arde, y luce à lo Divino, sin serlo: y como en esta nueva, y desacossumbrada luz ve tantas perfecciones amontonadas en su Esposo, luego ocupada M4

2103

con vn fobrefalto suave, brota en exquisitos afectos de vn amor admirarivo, fossegado, v pacifico. Y como el horno, para no rebentar, respira por los bramadores que tiene; assi el alma està aqui rebosando con tantos amores, tantos favores, y ardores, que para no rebentar, procura respirar con algunos requie-Bros tiernos, diziendo à vezes : Vida de mi vida què es esto? A donde estoy? Què hagn? Q'iè veo? Què posseo? Què mudança can repentina es esta, Esposo mio? Otras vezes està el alma, como quien se ahoga suavemente en vn mar de leche, y almivar, en vna Celestial dulçura, à donde se regala con ternura, calla con reverencia, suspira con decencia, ama, alaba, engrandece, y agradece con vn solo asecto, prolongado por largo tiempo, lo que recibe de su Amado. Esto es algo de lo que el alma haze, y padece en el principio de la contemplación, no en todos, fino en 4

muy pocos; que pocos son los que por aqui acaban, ni por aqui acaban, ni comiençan.

# CAPITVLO III.

Practica de la contemplacion de la Santissima. Trinidad.

A Fè Divina, es el fundamento forcoso de toda la contemplacion mysdicz;y la Theologia Escolastica, à vezes sirve de arrimo para los que la saben. La Fè nos enteña, que Dios siendo en Esfencia vno, tiene tres Personas distintas, que son Padre, Hijo, y Espiritu Santo. El Padre ingenico, es principio, que por generacion fecunda produce à su vnigenito Hijo consubstancial, è igual en todo à su Padre: v que el Padre, y el Hijo aunque sean des Personas distintas, en razon de espirar al Espiritu Santo, fon vn principio; pues con vna sola voluntad, y con el mismo acto le producen. Y que el Espiritu Santo, aunque no engendra como el Padre, ni espira produciendo como el Padec, y el Hijo, entendiendo, y amando nocionalmente, fino essencialmente ses tan bueno, Sabio, y Santo como el Padre, y el Hijo, v consubstancial con ellos en tolo, y vn milmo Dios. Wales & regels of the

La Theologia Efeolastica, apoyando, y su-

poniendo estas verdades reveladas para mostrar, que aunque este misterio sea sobre la razon humana, noes contra ella; prueba, como no repugna, que comunicasse el Padre al Hijo su essencia, y naturaleza, sin comunicar. le su paternidad, con el exemplo del alma racional, que es vna essencia, y trina en las potencias del entendimiento, voluntad, y memoria; muestra que no repugna, que Dios fea vno en Essencia, y trino en las Personas. La consubstancialidad del Hijo con el Padre, la apoya, y declara con el exemplo de la llama de la candela, que instantaneamente engendra otra llama tan grande, hermofa, y resplandeciente, como es la substancia de la llama que engendrò; y como las dos llamas juntas pueden producir otra tercera llama tan buena, hermofa, y resplandeciente substancialmente, como las dos que la produxeron, quedando todas tres llamas iguales en vn mismo pabilo; assi el Padre, vel Hijoproduxeron por espiracion al Espiritu Santo, igual en todo, y quedando todas tres Personas en vua misma naturaleza. Desta suerte facilità la Theologia Escolastica el camino al entendimiento humano, para que creamos facilfacilmente los misterios revelados, que propone le Fè Divina; y esto es, como mirar vna pintura en la sombra obsura de la Fè, ayudandose de la candela de la Theologia Escolastica; pero si vno que estuviesse en vna aposento obscuro, mirando con la luz pequeña de vna candela, la pintura de varios jardines, prados, y arboles, de repente le abriessen vna ventana, y le mandassen, que con la luz clara del Sol mirasse con distincion los primores de lo pintado; claro està, que con esta vista tan aumentada en claridad, de las mismas cosas tendria nuevo consuelo, nueva admiracion, y nuevo gusto.

Lo mismo passa à algunas almas contemplativas, las quales mirando al misterio de la Santissima Trinidad en la obscuridad, y sombra de la Fè, y ayudandose de la candela de la Theologia Escolastica, algunas vezes le sobreviene acerca deste misterio vna luz clara, calorosa, resplandeciente, pacifica, y alegre, que representa muy vivamente este misterio Soberanos y en el , como en espejo Divino, ven juntamente muchas verdades nuevas, muchos secretos Divinos, muchos misterios, muchas perfecciones, y con solo esta

simple vista, el alma se suspende, admira, delevra, inflama, è interiormente se immuta, eleva, v mejora en codo. Conoci vnos Theologos, que à vezes recibian esta gracia de la contemplacion acerca deste misterio, y dezian, que la luz que hallaban en los libros acerca dèl, cra vna luz pequeña, y fria; pero quando Dios les infundia aquella especie luminosa de la contemplacion, dezian, que era vna luz clara, v calorofa, la qual alumbrando altamente el entendimiento, calentaba suavemente à la voluntad. El conocimiento era aqui excessivo, el amor era admirativo: miraban las processiones ad intra con summa admiracion, espanto, y veneracion, y callados los discursos del entendimiento, hablaban los afectos encendidos de la voluntad, no con palabras, fino con cifras, que fignificaban lo que el alma queria dezir, y folo Diosentendia. Estava el alma en una fosse. gada calma, en una pacifica fruicion de afectosineognicos; pero muy deificos: no tenia, ni suspiros, ni lagrimas, ni ternuras, ni otras alteraciones corporeas, por seresta contemplacion muy interior, retirada de todos los fentidos, y de todo lo corporeo, pues se ha-

zia

zia con especie insusa, à quien ni ayudaban, ni desavudaban los sentidos internos, ni externos: Brevis hora, sed gratiosa mora Sispre lo muy preciso es poco, y para muy pocos, pero siempre tiene Dios algunos, à los quales comunica este genero de contemplacion.

#### CAPITVLO IV.

Practica de la contemplacion del Misterio de la Encarnacion.

A Fènos enseña, que el Hijo de Dios se hizo Hombre en las entrañas de la Virgen Santissima Maria, como las dos naturalezas Divina, y Humana, se voieron hypostaticamente en la persona Divina, la qual suple lapersonalidad, y subsistencia humana; y asse en Christo N. Señor, aunque ay dos naturalezas enteras, no ay dos Personas, ni dos Hijos. Tambien nos enseña como tuvo acciones theantrineas, quiere dezir de Dios Hombre, como padeció como Hombre, y como Dios resucitò.

La Theologia Escolastica presumiendo es tas verdades Divinas, las apoya, y confirma con varias conveniencias, y exemplos. La voion hypostatica de las dos naturalezas Di-

vina, y Humana en la Persona del Verbo, declara con el exemplo del enxerto, à donde ramas distintas se pueden enxerir en vn mismo tronco, cuya fruta participa algo de las dos naturalezas enxertas.

Como siendo Dios, y Hombre, y padecien do en quanto Hombre, no padeciò, ni pudo padecer la Divinidad, lo explica la Theologia con el exemplo de un cristal luminoso; el qual aunque se quiebre, raje, golpee, y maltrate, la luz interior no se quiebra, ni maltrata: assi aunque el cristal de la Humanidad sue maltratado en la Passion, la luz pura de

la Divinidad no pudo padecer.

Tambien explica conel exemplo del que desembayna la cipada, teniendola en vna mano, y la bayna en otra, el no aver desunido de si lo que vna vez vniò hypostaticamente consigo; y como aunque en la Cruz el Alma se aparre del cuerpo como la espada de la bayna, pero la Divinidad estava vnida con el Cuerpo muerto, y con el Alma aparrada. De esta suerte la Theologia Escolastica faciliza el camino al entendimiento humano, para que crea estas verdades Divinas; las quales aunque son sobre la razon, no son con-

tra ella, fino muy conformes à ella. Sobre estos dos fundamentos, entra la meditación, considerando muy en particular las virtudes, gracias, y excelencias deste Dios Hombre. Considera aquel rostro sereso, graue, y apacible ; aquellosojos rasgados, bellos , y alegres jaquellas mexillas de roía encarnada en campo de nieue; aquella nariz tan bien proporcionada; la boca tan compuesta; toda la presencia exterior tan de señor manso, hermoso, y amoroso. Luego considera su lindo, delgado, presto, viuo, y comprehensino entedimiento, tan lleno de dones Divinos, su voluntad tan noble, blanda, tierna, y amorofa, con todos los dones Celestiales que tiene: Considera como el Padre Eterno, y el Espiritu Divino tienen por principal ocupacion estarle mirando, considerando, y amando. La misma ocupacion tuvo su Madre, y tienen aora los Angeles, y Bienaventurados en el Cielo. Con esto se suele encender en el alma vn fuego manto de amor con este Dios Hom bre.y gran des desses de servirle, y darlemil gustos, aun q sea à costa de infinitos trabajos

Acerca destos mismos objectos, y verda des suele infundir Dios vna especie lumino-

sa, ardiente, y encendida en el entendimien. to, cuyo vigor passa à la voluntad, que reprefenta estas verdades, con nuevo modo tan admirable, como deleytable, que canía vn conocimiento tan vivo, presto, agudo, claro, y delgado en el alma, que parece elte Dios Hombre vna piedra Iman, que con sopresencia arrebata, y suspende tras si el corazo. Alli fe representa vivamente la Divinidad, como vn globo de luz embebida en la Humanidad, como en glebo de cristal: de manera, que cada vno comunica al otro fus propriedades; v affila luz crittaliza, v el cristal luze, arde, y resplandece. Y como lo lucience de la luz està tan penetrado con lo lustroso del cril tal, y aquella hermolura està embebida en la terfura Jel cristal, no ay ojos, que puedan divitar bien las qualidades distintas de las dos naruralezas de luz, y cristal, que están vnidas en aquel supuesto. Assi se nos representa à vezes la luz de la Divinidad, voida hypostaricamente con el cristal de la Humanidad : obrando aqui Dios à lo humano, y obrando el hombre à la Divino: y como del cristal revestido de luz salen vnos ravos, que clarifican, alumbran, y alegran à los circunftantes

Theologia Mystica.

187 tantes; affi algunas vezes defte Dios Hom. bre, v de su vista, v presencia salen vnas centellas amorolas, que nos encienden en vin amor tierno y v cariñolo : lalen vnos peníamientos delicados que sin difeurlo alcançan muchas verdades. Està aqui el alma ansiola, blanda, tierna, llena de afectos, y suspiros: dessea, arde, ama, habla, calla, escucha, ove, huele, v siente à la Divino, qualidades peregrinas, que falen deste Dios Hombre. Aquit fe aviva mucho la Fè; la Esperança recibe vna como fegura confiança; la Caridad fe enciende, y todas las virtudes morales reciben. vn. nuevo fer, y esmalte; que esto es proprio de la Humanidad. a la bagoni la mandmanille

- Y como ay algunos espejos, que con vna secreta qualidad que tienen, representan los rostros de otra manera de lo que son, como à los rostros feos los representa hermosos, à los roftros largos los representa redondos; affi ay vnas especies intencionales abstraction vasque nos representan esta Humanidad de otra manera de lo que aora està; y assi à vezes le nos representa como Niño siendo Hom. bre grande, y fiendo aora gloriofo nos lo reprefentan dolorofo en la Columna, ò Cruz,

den otro passo de la Passion. Esto no denota mudança, que ava en el objecto, sino en las especies abstractivas, que son como los espejos, que por virtud secreta representan los objectos con modo diferente de lo que en fison: Esto es para avivar en nosotros los afectos de las virtudes morales de compuncion, paciencia, humildad, obediencia, dolor, temor, confution, cuya imitacion se halla en la Vida, Niñez, Passion, y Muerte del Salvador. Y si vn contemplativo no exercita virtudes morales, le engaña si piensa, que agrada mucho à Dios; porque alsi como el fuego no se fustenta, ni aumenta sin la lena, y tizones: afficambien el fuego del amor de Dios, no se conterva, ni aumenta fin la leña de las virtudes morales.

# Avelant CAPITVLO V. and one of the

Practica de la contemplacion del Misterio de la Eucharistia.

A Fènos enseña en este Misterio, que en diziendo el legitimo Ministro las palabras de la Consagracion, la substancia del Pan se convierre en substancia del Cuerpo de Christo N-Señor, y la substancia

del Vino se convierte en la substancia de la Sangre del milmo Saluador; y que quedan los accidentes de Pan, y Vino rodeando el Cuerpo, y la Sangre de Iesu Christo, sino que tengan inherencia actual con ellos, y affi fe conservan sin sujeco de inherencia. En este Misterio, la Fè suple el defecto de los sentidos; porque los objectos no ven el color del Cuerpo de Christo, ni lo siente el tacto, ni huele el olfato, ni es grave en el passo, y teniendo mas de dos varas de largo, cabe en qualquiera minima parce de la Hostia Confagrada, Sacramentalmente, y no como en lugar. Todas estas cusas sobrepujan al fencido . fon superiores al discurso humans, y sola la Fè lo alcança: aqui entra la Theologia Efcolastica con varios similes, y congruencias, apoyando estas virtudes, para que el entendimiento se persuada, que no son contrarias à la razon, aunque son superiores à ella.

ElMisterio de la Transubstanciación se deelara con el exemplo de la Aveja, la qual tiene tal virtud natural en su boca, que convierte la substancia del rocio en la substancia de miel, quedando en la miel los mismos accidentes que estavan en el rocio, la misma quan

N2

tidad.

tidad, el color, y el olor; a si no es mucho que Christo N. Señor renga tal virtud en subo. ca, y palabras, que pueda convertir la substã. cia de Pan en substancia de su Cuerpo, que. dando los mismos accidentes. Ya veo que no es el exemplo semejante en todo, basta que tenga alguna congruencia. El engañarle los fentidos en lus objectos, esfacil, pues remos que los montes verdes parecenazales;quan. to mas, que fiendo el color, olor, y quantidad del Cuerpo de Christo, ya gloriosos, è inmui tables, no pueden fer el objecto competente, y proporciona do de fentidos corruptibles. Con estas, y semejantes congruencias allana la Theologia Escolastica algunas de las dificultades, que podia tener el entendimiento, para creer estas Divinas verdades.

Si sobre todos estos conocimientos, Dios nos infundiesse vna especie, que representasse el modo, y manera con que está el Cuerpo de Christo debaxo de las especies Sacramentales, como Rey en su Trono debaxo de cortinas; como Sol hermoso, cubierto con las nubes de los accidentes; como la Fuente en el Paraiso escondido con la arboleda de las especies Sacramentales, de donde manan

191

quatro rios de Gracia, Milericordia, Caridad y Piedad, para regar, alegrar, y fertilizar la Iglesia, y los corazones de los Pieles que le reciben : qualquiera concemplacion representativa deste genero, à vezes suele ser can poderola, que arrebata el alma, y la suspende con vna admiracion fuave, espantandose de ver estas Divinas invensiones del amoriDivino, para conquistar el corazon humano, Con este peníamiento se alboroza el almajo como fiestuviesse rebosando con el ardor de el fuego de vn amor agradecido, toda ella fe derrite, y se deshaze con asectos de agradecimiento. Què facilmente entonces oree lo que antes dudaba! Con què certidumbre cree, lo que la razon no alcançaba ! Con què claridad entiende las verdades, que el difcurso humano no comprehendia! Esta Fèse suele arraygar tanto en el alma, que se dexarà morir mil vezes por qualquier articulo de los revelados; y aunque los hombres, y los Angeles contradixellen le que enronces cree, no lo podrian apartar vn punto de las verdades, que con esta firmeza, y entereza cree. En esta gran perfeccion del entendimiento, no està la voluntad ociosa; antes arenignoine No3 ration and ende

de en amor,adora con veneracion, y temor. Aquella Magestad le espanta con su grandeza, à quien adora, ama, y respeta, venera, admira, alaba, agradece, y engrandece con fumma pureza. Aqui se humilla el alma, y como espantada con la grandeza desta dadiva, que Dios nos da en darfe à si mismo Encarnado, y Sacramentado por mantenimiento de las almas, no halla en fi, ni fuera de fi palabras, ni afectos, ni obras, que basten para agradecer tan grandiolo beneficios y con efto queda con vn fabio silencio, venerando con el callar , lo que no puede agradecer convenientemente con el hablar. Y desta manera està à vezes el alma en esta concemplacion con otros fecretos afectos, que vo no sè como explicarlos.

Las varias apariencias de la Hostia Consagrada en Niño, Cordero, Christo Crucificado, que oy se ven en el milagro de Santaren en Portugal, se haze por especies abstractivas, y sirven para aumentar la devocion, reverencia, y veneracion que los Fieles tienen para con este Divino Misterio, que les confirma mucho en la Fè, y les mueve à buenas obras. Y este es el sin que el Señor tiene en aquellas milagras apariencias. CA-

# CAPITYLO VI.

Practica de la contemplacion de los atributos Divinos.

Os atributos Divinos, como son, la Omnipotencia, Iusticia, Misericordia, y Bondad de Dios, son à vezes perfecciones fubstanciales, por la Fè reveladas, y creidas y por los efectos criados le conocen como causas increadas. La omniporecia se desembre en la creacion del Cielo, y de la tierra, de Angeles, y de hombres, y de tantas, y tan lindas criaturas celestes, y elementales; eu ya confideracion caufa grande admiracion. La Iusticia se descubre en el premio eterno de los buenos, y en el castigo eterno de los malosjeuyo efecto es causar temor de la pena, y esperança del premio. La Misericordia, se ocupa en remediar tantas miserias de las criaturas. Su Bondad, se descubre en tan infinitos modos de comunicarse à suscriaturas. Cada confideración destas, si es mediocre, seràmeditacion; si eleva mucho el alma, caularà union con despego de la criatura, y amor al Criador; si sube de punto en el conocimiento de la Fè, y en la viveza del amor,

puede ser contemplacion. Dexando ya los otro attibutos, quiero explicar esta contemplacion, y su practica en el attibuto de la inimensidad, con el qual esta Dios intimamente presente en todo lugar, como causa vniversal, conservando el ser, y essencia de cada criatura.

Algunas vezes los contemplativos reciben luz contemplativa destas verdades, tan pura, chara y levantada, que confiderando esta inmenfidad, hallan à Dios muy presente en todos tiempos, lugares, personas, y ocupaciones; y tienen el corazon can bien dispuesto, como vha poca de polvora refinada, que con qualquiera minima centella le enciende: affi con qualquier minimo pensamiento, rastro, señal, d'correspondencia del Criador, luego falra el alma al Griador con jacularorias, ansias, suspension, afecto, y otros actos internos ; và vezes con suspiros externos. Si ven vna flot hermofa, de alli falta el penfamiento à la hermofura del Amado. Si oven alguna mulica fueve, luego escuchan interiormente la voz de la Amado: fon como las reclas del Organo, de las quales ninguna se toca, sin que refuene alguna flaura. Affi fucede à estas perTheologia Mystica.

personas, no se les puede tocar tecla de criatura, sin que le resuenen las duscaynas del Criador, à quien ballan presentissimo en todas las criaturas: las quales le sieven de escalera para subir mas presto à lo Celestial.

Este modo de Oracion tiene en si mucho regalo, ternura, devocion composicion, sacil recurso à la interior continua presencia de Dios, con ordinarias jaculatorias, suspiros, lagrimas, và vezes gemidos. La interior vnió les trae exteriormente modestos, honestos, compuestos, y callados, no con fruncimientos, gestos ni hipocresias, sino con llaneza, y verdad. Con esta Oracion halla el alma grande aliento para exercitar bien las virtudes morales, y mas aquellas, que sueren mas conjuntas con su estado, instituto, y obligacion; sin las quales la contemplacion, ò se pierde, ò es sospechosa: que el mas virtuoso es el

mas Santo, y no el mas contemplativos

al a vi il otuofo, y exemplar.

San

CA-

narional anotheres podde reco

### CAPITVLO VII, OND, LINE

Practica de la contemplacion symbolica.

E muchas, y muy varias maneras fe comunica Dios à las almas contemplacivas: vnas vezes les infunde efpecies intuitivas, que representan los objectos, como ellos fon en fi; como fi aora fe nos representasse la Humanidad de Christo N. Señor hermola, y gleriofa, como està en el Cielo. El principio deste conocimiento se dirà especie insuitiva, que representa el objecto como es en fipero la especie abstractiva, es la que representa el objecto de diferente manera de lo que esen si. Como si se nos representasse lesa Christo en figura de Niño, sin serlo; el principio desta representacion se diraabstractiva.

Ay otros generos de especies abstractivas, que son symbolicas; y es quando con especies agenas nos representan cosas, que significan otras verdades distintas de si; v. g. la Palma es symbolo de la victoria; el Cordero, de la inocencia. Con estos symbolos de Estrellas, Sellos, veinte y quarro Ancianos, Phialas, Trono, y Arco Iris, representa Dios à

San

197

San Iuan en su Apocalipsi muchas verdades ocultas de la Iglesia Militante, y Triunsante; y con estos symbolos representoà los Prosetas muchos sucessos de entrambos Testamentos. Conoci yoà vna persona contemplativa, que levantando los ojos al Cielo le vido de color de sangre, y en lugar de Sol, Luna, y Estrellas, vido todo el Cielo sembrado de Cruzes, azotes, arcos, garsios, cadenas, grillos, sogas, y otros instrumentos penales; y juntamente se le diò à entender, que avia de caminar al Cielo con muchos trabajos; y esto acertò luego el alma.

Otras vezes allà dentro en lo mas secreto del alma, se nos representan muchas apariencias, como tramoyas de varias siguras, cuva inteligencia à vezes queda impressa en el almaso si no, queda su declaracion al Superior, ò Padre espiritual, y algunas vezes se reserva para el sucesso futuro. Las almas que tienen esta Oracion, ven algunas vezes, Palmas, Palomas, Florestas, Mançanas de oto, Cruzes, Coronas, Espinas, Azotes: si estas cosas dexan como huellas en el alma, curios sidad vana, admiracion imprudente, ò impertinente, dudas, sospechas, inquietud; si se gasta el tiem

po vanamente explicandolas, como fi fuelfen adivinanças de viejas, fin duda ninguna, ò son ilusiones del demonio, ò fantasias locas, è imaginaciones vanas, que nos quiebran la cabeza, y llenan de vanidad, y curiofidad: que estos son los efectos de cales causas. Pero siendo de Dios, son ellasen si como luz profetica, que traen configo su propria inteligencia, ò quando mucho, si se difiere, ò re ferva para el Padre espiritual, craen consigo paz, humildad, v fosiego:encienden, è inslamangrandemente el ardor de la caridad ef tas especies; si son intelectuales infusas, son principio de vna alta contemplacion, v à ve zes causau raptos; si son especies impressas delu imaginacion, y fantafia, caufan dulcura interior, y exectior, compoltura, lagrimas, Soliego, y ouros buenos efectos. up our solum

# professor capital of villarity of the control of th

Practica de la conteplacion, que se tiene en lo mas secreto del ser substancial del alma.

Sta Oracion se tiene con especies impressas insusas, que inmediatamente le reciben en el entendimiento, y de alli, representando hazia lo interior, topan

con

con la substancia, y ser substancial del alma, la qual està como vn espejo cristalino, que reberbera con mayor viveza las especies recibidas al mismo entendimiento, à donde se produce el acto vital de conocer: y aunque elta especie, con su primera infusion, se su jeta, y recibe en elentendimiento pero con fu reflexion, y reberberacion, nace de la fabilitàcia del alma, à donde como en espejo cristalino recibe el poder representar hazia lo interior, las verdades que aqui Dios declara al alma. Y aunque à vezes no se conozcan con tanta diffincion, pero fe conocen con fama veneracion, guardadas en lo mas secreto del alma, como archivo à donde estas verdades estàn depositadas por Dios. Y aunque por vna parte este modo de entender atemoriza al principio al alma, pero poco à poco, como và fintiendo efectos Divinos de mayor luz, mayor certeza, y mayor confiança, cobra mayores alientos. Traffland

Quando el demonio contrahaze esta Oracion, con especies que infunde la imaginacion; si es yn poco larga, de ordinario dexa vn dolor de cabeza, dudas, fospechas, curiofidad, vanidad, y à vezes remata con vna oh

fuerte

fuerte tentacion. Pero quando es de Dios, se haze lo primero con especies infusas, que traen grande deleyte, y facilidad à el alma en entender estas verdades Divinas. Losegundo, crae configo actos de Fè, Esperança, y Caridad, y de tal suerre se perficiona aqui el entendimiento, que cambien se eleva, y perficiona la voluntad con actos vnitivos de amor, con grandes humiliaciones, refignaciones, y otros grandes efectos. Lo tercero, parece lo interior del alma en esta Oracion, vn espejo cristalino, y concavo, en cuya profundidad se representan verdades Divinas, v secretos Celestiales, nunca antes de entonces conocidos, que traen varios efectos, y provechos à el alma, à quien revisten con vo fuave espanto, con un pavor devoto, con una admiracion delevrosa. Vnas vezes està aqui el alma alegre, placentera, devota, confiada, y con grandes alientos para todo lobue. no, y para cumplir bien con lus obligaciones. Otras vezes està encogida humilde, muy des confiada de fi, y muy confiada en fu Dios; ya fe encoge, va le dilara, va ama fin temor, ya teme algo, pero con a mor: yeonforme fueren fubiendo, baxando, alumbrando, y calentando aquellas especies; de la propria-manera se inmuta la misma substancia del alma, y lo mas secreto de su ser, que algunos llaman el sondo del alma, y tanto mas se và encendiendo la voluntad en amor; y este mismo ardor arde tanto, que padece yn interior incendio. Bien es que los Maestros de espiritu sepan en què consiste esta Oracion, porque ya yo la encontrè.

## CAPITVLO IX.

De las bablas interiores.

liputan los Doctores, como hablan entre si los Angeles; dexando opiniones, digo, que le hablan, y declaran vnos à otros sus conceptos mentales, imprimiendo el vno al orro especies intencionales, libres, si ton acerca de actos libres; y necessarias, si las aplica el vno al otro para objectos espirituales necessarias Aqui no hablo, como conocen los objectos materiales, si con especies acquisitas, ò infusas. Este modo por infusion es lo mas probable: desta manera quando Dios nos quiere hablar interiormente, nos infunde vna especie intusa impressa, que nos representa la verdad que Dios nos quiere significar, y dezir. Este geneslol

ro de especies milagrolas infulas, suelen ser muy fecundas en reprefentar, y muy fobrenaturales para elevar el entendimiento nueltro. Son gracia actual, que por modo de auxilio sobrenarural se heze con el principio vital, y sobrenatural de entender. Suele tener tanta viveza, tanta luz, y tan grande fuavidad, y deleyte, que si el alma no està fundada en la humildad, y conocimiento proprio, la trastorna el summo deleyte desta regalada gracia; y no falcan Doctores que dizen, que apostataron los primeros Angeles con la fuerça del delevte espiritual, con que se embriagaron, y tuvieron vn vicio, que le llama Luxuria espiritual, principio de la sobervia, y del amor de la propria excelencia que tuvieron. Assi el alma con el Celestial deleyte, que nace deste principio, puede embriagarle, y caer en el vicio de la Luxuria elpiritual, que es apegarfe la naturaleza con demasia al delevre, que es medio, y desapegarle con el afecto de Dios, que es fin vleimo: en vn breve raro della Oracion se aprende mas, que en muchos años de estudio de los libros.

Y si me preguntaren , como vna especie

fola puede fer tan fecunda en representar, que pueda representar muchas verdades ju tas? Aesto reipondo, que en experimentandolo,quizà lo sabran. Lo segundo digo;que assi como el numero, è cifra de 2. representa dos; y si se le añade un cero, representa 10. v si le anaden dos ceros, representa 200, y si tres, representa dos mil 2000 assi digo, que Dios añade voa virtud Divina à estas especies, para que representen inumerables verdades à quien las recibe. Y aun dizen los Dodores, que las dos mil verdades distinta s que los Angeles inferiores entienden codos mil especies, el Angel, ò Serafin supremo las puede entender con vna fola especie, fecunda, clara, y resplandeciente. Este modo de hablarnos Dios, es principio de la Oracion de silencio, à donde el alma vnida con Dios, con Fè viva, sin tener mas que vna simple aprehension de esta primera verdad, callado con el entendimiento, le ama, alaba, engran-

dece, agrade ce, adora, y venera, con vn folo afecto de voluntad, que arde

con vn fuego fuave,y

amorofo.

CA

#### CAPITVLO X.

De las bablas interiores sensitivas.

L'entendimiento, y voluntad, son la parte superior à donde tenemos las hablas interiores intectuales, con especies insusas, y de ordinario el Angel bueno es el Ministro, por cuyo medio habla-

mos à Dios, y Dios nos habla.

En la memoria sensitiva, el sentido comú, la fantasia, y el apetito sensitivo, con la porcion inferior, puede el Angel bueno, o malo infundir mediara, ò inmediaramente, elpecies intencionales sensibles, que nos representan verdades, ò mentiras. Y aunque sea verdad, que en esta parce algunas vezes ay hablas interiores, fantas, pias, y muy devotas, y regaladas, y muchas almasfe entretienen con coloquios, que tienen en esta parte con figo milmos, con Dios, y con su'Angelspero esta parce està muy sugera à engaños nacura les, artificiales, y preternaturales del demonio: mayormente quando estas hablasse hazen por modo de impulso interior, que nos lleva, y como impele, que encremos, salgamos, hablemos, que vivirà, o morirà el enTheologia Mistica.

209

fermo, que son como semiprofecias. Y como el hombre racional se debe guair por razó, y estas hablas interiores sensitivas se quieren guiar por aficion, è inclinacion, que es passió; claro està, que las tales hablas serán peligrosas, y aun las mas vezes serán ilusion del demonio, y de nuestra loca cabeza, gusto, è

imaginacion.

Ay algunas mugeres de corta capacidad, que con la flaqueza de su cabeza tienen mu chas de estas hablas, las quales encuentran luego con las Animas del Purgarorio, que las piden sufragios;estas suelen tener particular modillo melindroso en el hablat, y dizen à su Padre espiritual: Padre mio, Dios me mãda, que yo vil criatura dè à V.R.este recaudo; y tienen otros embustes, è hipochresias de esta manera. Desto no haga casoelPadre espiritual, antes muestre q desestima aquello: metales por el camino de rezar, genar Indulgencias, vilitar el Santissimo Sacramento à menudo: digales que mediten en los Novila simos;y vea si tiene obediencia, y humildad, y fi faben abnegar fu proprio juyzio, y propria voluntadiy fi no hazen cofa deste gene. ro, y son muy flacos en el exercicio de las

O2

virtudes morales (que son la piedra del toque de los que tienen Oracion mental) el Padre espiritual no haga caso de sus hablas interiores, ni de sus revelaciones, ni de sus contemplaciones, ni de otros savores, que ellas dizen que tienen; porque es lo mismo, que levantar vn Palacio sumptuoso sin sundamento. Esto es obra del demonio, y no de Dios, el qual de ordinario sunda todos sus savores en solidas virtudes de humildad, paciencia; y obediencia, y en saltando estas, todo lo demás es sospechoso.

#### CAPITYLO XI.

I gunas vezes està Dios en el alma como vn Cathedratico Divino, que sin ruido de palabras enseña verdades no pensadas, nacidas de principios infusos; y entonces el alma a vezes escucha, y oye lo que le dizen de arriba; à vezes respode con amorosos asectos, y tiernos coloquios, passando vn dialogo amoroso entre el alma, y su amado, cuya practica se vè en lo siguiente.

Hijo, la paz que tiene tu alma, mia es, la qual

qual no tiene el mundo, ni la contrahazo persectamente el demonio. Hijo yo soy la suente de donde manan todos los bienes de naturaleza, y gracia: yo dispongo de misbied nes libres como me parece, y à vezes soy liberal para con el principiante, regalandole de valde, para obligarle à que me busque; y niego à vezes mis consuelos à los persectos,

para que se humillen.

El alma mientras escucha estas verdades. està atentissima, encogida, humilde, vergoncofa, y como metida en su propria nada. Dis ze con David : Oìrè lo que me habla mi Señor, porque hablarà cofas pacificas à suPuet blo; y quando mucho faca vnos fuspiros llenos de humildad, y agradecimiento. Luego profigue Dios otra vez, diziendo. Hijo mio, tu descanso està en mi, no pienses que es tiepo mal empleado el que gastas en oirme, pues mis palabras son de vida. Yo me entro como Señor en la voluntad humana, y sin violentar la voluntad, la traygo suavemente à mi. Yo trato de buena gana con lasalmas sencillas, y humildes, à quienes enseño, como no deben parar en mis dones, sino que p or ellos, como por escalones, procuren endere-

arch

derezar todo el afecto para mi. Està el alma en este passo con notable encogimiento, y consumma admiracion, mezclada con una humilde delectacion, y en cabiendole la vez para hablar, està como un niño balbuciente, formando unas mul limadas razones, diziendo: Padre, Dios, Señor, Rey, Amo mio, vida, y Alma de mi alma. Otras vezes arroja suspiros ansiosos, y requiebros tiernos, que como hechas de suego llegan al corazon del Amado Deste genero de Oracion tuvo mucho Thomas de Kempis en su contemptus múdi, que todos los varones espirituales deben leer.

#### CAPITVLO XII.

Prastica de la Oracion de filencio, y quietad.

L'hablar, y el callar se reducen à vna misma potencia; y como las hablas interiores son perfeccion del entendimiento, y realçe de la Fè contemplativa: assi la Oracion de silencio que es passo de la soave contemplacion, es tambien perfeccion de la misma potencia.

El entendimiento es la boca, v lengua del alma: la voluntad haze oficio de los dientes, y labios, que dan vltima forma à las palabras,

A

y razones del alma. Quando el entendimieto discurre, difine, divide, saca consequecias,
busca verdades, juzga bondades, y esto libremente, se dize que babla; quando percibe estas cosas, se dize que oye; pero quando está
absorta, embebida, y empapada en la primera verdad, y suma bondad, con una simple,
y atenta aprehension del objecto, sin discurrir mas adelante, ni conocer por entonces
otra verdad, sino la que tiene presente, se dize, que està en Oracion de silencio; y callando, goza la verdad del objecto, que hablan,
do buscaba.

Esta Oracion se puede comparar à vn hobre mudo, que mirando con atencion vn quadro de excelente pintura, con sola aque. lla interior vista tiene interiormente varios asectos, pues ya llora con lo que vè, ya se alegra ya se admira. Desta manera està el alma, estando con aquella simple vista, y aprehension en presencia de su Amado: y como la cera blanda en presencia del suego, recibe en todo, y en parte la sigura del sello; assi el alma derretida con el amor Divino, se vne suavissimamente con su Amado, trasladando en si muchas excelencias de èl, que con esta

210

vnion le le pegan. Aqui la Fècree, y conoce fin discurso : el amorama sin ningun disguste, con luma paz, gozo, descanto, y con tanta quierud, que parece que el alma no tiene movimiento vital, teniendolo: y como vna Aguila à vezes, sin menear las alas, solo con el primer buelo, buela al Cielo co el primer impulto que le diò;affi el alma buela ra fuavemence à lo interior del Dios, que posse con Fè, que es mucho mas lo que haze con el impulso de la virtud sobrenatural, que con la virtud natural, y vital. Y como la quietud es termino del movimiento, viendo algunos tanta quietud sobrenatural en esta Oracion de filencio, penfaron que no avia en ella accion, fino tan folamente passion viral. Y como vu niño de la Escuela, quando su Maestro le coge la mano, v eleva la pluma, haze vna letra muy hermofa, el qual por si solo hazia vnos borrones muy feos; affi el alma elevada con esta gracia, y vnion, recibe tanto deleyte, y pacificacion, que se embriaga, y enmudece, y produce vnos actos de amor Serafico, tan excelentes, sublimes, y aquilatados, que parecen una secreta fruició del amado, que con solo este acto persevera largo tiempo.

po. Valgame Dios! Que altezas, y delicadezas estàn encerradas en este suavissimo reposo del alma! Y con dezir yo aqui algo de lo que es esta Oracion en si, no puedo dezir aquel modo secreto, suave, quieto, y cariñoso con qui el alma calla, y reposa. Y como vin mudo, sin hablar, con señas se da à entender; assi esta alma muda, con asectos se explica.

Tiene esta Oracion principio, medio, v sins su principio, es vna vnion quieta: su medio, es vna contemplacion sossegada: su remate, es vna fruicion delevtosa; la qual cabe, y se compadece con la obscuridad de la Fè. En cada estado de estos ay acidetes secretos, ay varios savores, no por obligacion, sino por superogacion; ay notoria mejoria de vida, y costumbres; ay un realçe particular en las virtudes, y un grande desengaño a cerca de todo lo temporal.

CAPITVLO XIII.

I vna Princessa estuviesse senta a en la popa dorada en vna Galera Real, tenie do vn muy diestro Piloto al timon, que le governasse agua abaxo, por la corriente

de vn caudaloso rio, cuyo raudal fuesse apacible, cuyas riberas fuellen freieas, y floridas; si esta Princessa echasse mano blandamente al timon, claro està, que con este tan pequeno movimiento, cooperaria con el Piloto en todo este camino; pero seria con tanto descanso de la Princesa, que al parecer nuestro, poco, ò nada hazia en todo el viage. Este exemplo explica algo de lo que el alma haze, y coopera en esta Oracion de silencio, à donde ella, acompañada con vna excelenriffima gracia, que como vna luz ealorofa. eleva el habito de la Fè, qual Piloto endereza la intencion, que es el timon del alma, eleva, purifica, y perficiona entrambas potecias; però la perfeccion, y realce, mas campea en el entendimiento, que en la voluntad. Aqui el alma, estando con quietud en esta Oracion, como en la popa dorada de la Galera Real de la contemplacion, sin echar mano de los remos largos de largos discursos sin tender las velas de vnos dilatados desses ; sin hechar mano de las bolinas de vnas trabajolas, fantalmas; sin las muchas xarcias de las sciencias humanas: sin los marineros promptos de los varios, y sutiles penfamienst,

samientos, que trepan aprilla por las enre. dadas escaleras de vuas sofisticas consequencias, con aquella tan suave, como simplissima presencia de su amado, que la acompaña, guia, y lleva, se dexa llevar por aquel rio abaxo, con aquel fuauissimo afecto; vnas vezes se le encoge el cora con con ternura, otras vezes se dilata con dulcura: y como la sal se derrite en el agua, reconociendo en esto el elemento symbolo, como principio de su fer; affiefta dichofa alma callando, y encalmada con el bechorno del amor, se derrite con estos favores. Diremos mas desta vnion abaxo en la contemplacion Serafica. Basta laber, que aqui av à vezes raptos, extalis, vifiones, y revelaciones intelectuales, que no se pueden contrahazer cabalmente por el demonio. Ay otros accidentes secretos, que no se pueden explicar.

Aqui suele aver vna passion Divina, tan suave, y deleytosa, como amorosa, à donde el alma siente vna ternura, que la suspende, derrive, y eleva; vna paz, que goza en todos sus afectos, pensamientos, y desseos, sin que cosa destas sobresalga, có aquel grande fruitivo sossiego en que està el alma. Aqui le hativo sossiego en que està el alma. Aqui le hativo sossiego.

Practica de la

blael Señor mil ternuras por modo inexplicable, y el alma escuchandolas enmudece; y como el mudo, sin hablar, con señas se dà à entender: assi en este callado silencia se explica muy bien con su Amado, con modo que yo no sè explicar. Digo con todo esto, que son cifras, y contraseñas, en que consiste este hablar mudo del alma callada; ella aqui se explica, y Dios la entiende: y no im-

porta mucho, que yo no sepa explicarlo.



LIBRO

# LIBRO SEXTO. De la contemplacion Serafica.

#### CAPITVLO PRIMERO.

Como la contemplación Seraphica es perfescion de la voluntad.

\* \* \* \* Iximos arriba, como la contempla\* cion Cherubica es perfeccion del
\* \* entendimiento, de la Fè, y de todas
las virtudes intelectuales, y habitos scientificos: aora nos resta explicar como la conteplacion Serafica es perfeccion de la voluntad, y de la Caridad, y de todas las virtudes
morales, que son criadas de la Caridad, y estàn en la voluntad.

Es, pues, la contemplacion Serafica de tal calidad, que quando sube de punto, y crece en la voluntad, todas quantas virtudes ay en ella se mejoran, y enriquecen con la compañía de tan noble huesped. La Caridad Theologal, siendo en si riqueza del alma, y como oro muy puro, y precioso, quando se le añade el ardor Serafico, recibe el realce en lo espiritual que el oro, quando se le añade vn dia

diamante, ò rubi en lo temporal; los quales suben de punto el oro en valor, estimacion, y precio: y es engaño pensar, que lube, y se perficiona la Caridad, fin que suban de punto, y'e perficionen todas las virtudes morales. De manera, que si la contemplacionSerafica es perfecta, como ocho; las virtudes morales de Paciencia, Humildad, Obedien. cia, y Pobreza, suelen ser perfectas como ocho: y dezir, que puede aver vna alma con contemplacion perfecta, y con virtudes morales imperfectas, es no entenderlo; y es lo mismo que dezir, que puede aver vn hombre muy ricoen oro, plata, y perlas, y que no tenga comida buena, ni vestido, ni casa, ni alhajas: es lo mismo que dezir, que puede aver vn hombre rico en Fè, Esperança, v Caridad contemplativa, y que esse le a pobre en las virtudes morales, que son las alhajas de esta casa, y las criadas desta Princessa; y assi esto no puede ser, sino que al passo que sube, y crece la contemplacion. à este passo se perficionan las virtudes morales.

Quiero, pues explicar mas en particular la perfeccion, que recibe la Caridad Theologal de la gracia actual de la contemplaçion

Se.

Serafica, con el exemplo de la yerva del vidrio: la qual aunque en el campo tenga vida ve jetativa con que crece, sea lustrosa, verde, y linda; pero en caldeandola en el horno del vidrio con el suego se convierte en vna massa blanda, hermosa, colorada, y resplandeciéte, de quien se pueden hazer mil formas de vidrios hermosos, y resplandecientes.

El ardor de la contemplacion Serafica, q es gracia actual, añade las milmas excelencias à la Caridad Theologal en lo espiritual. Lo primero, el amor Divino aqui se enciende mucho, con el nuevo ardor que se le aña. de.Lo segundo, se hermosea en grande manera con el nuevo lustre, y resplandor que recibe, quando de fuego en carbon (que antes era la Caridad) aora con esta nueva gracia se convierte en una llama luminosa, calorofa, y lustresa, que descubre las cosas del Amadomuy de otra manera, que hasta en tonces. Lo tercero, se haze semejante à la masa blanda, y colorada; y como desta se hazen varias formas de vidrios, assi tambien delamor Divino preparado, y amalado con esta nueva gracia, se hazen mil formas, y modos admirables de amor. Tratamos conues-

troDios con el lenguage amorofo con que le fuelen comunicar los mas abrasados Seratines: le hablamos con lenguas de fuego, de afectos tan encendidos, como desconocidos para nolotros, que folos los amantes Divinosentienden. Y de la manera que vn hombre acalenturado, al passo que va la calentura apoderandole de lu cuerpo, va perdiendo la gana de comer, y aun lo dulce le parece amargo, y todo lo que antes le daba gusto, aora le da en cara; all està etalma de quien se và apoderado este Divino fuego de amor contemplativo, que al passo que crece este incendio, à este passo menguan en èl todos los delleos terrenos: el coraçon se và despegando de las criaturas, al passo que se và pegando al Criador : cobra vn grande tedio à todos los paffatiempos corporales, y visibles: lo que antes aca en lo humano le parecia dulce, aora le parece amargo: el desprecio, le parece honra: la misma honra humana, le parece deshonta: todo lo criado le enfada, y canía; y folamente descansa quando feacuerda, que ha de morir, y ver à suDios, y tener entonces las cofas Divinas con feguridad. Destos afectos diremos mas abaxo en fulugar.

#### CAPITVLO II.

Prastica de la contemplacion ignea.

Lamor Divino Theoligal compare arriba con la verva del vidrio, y al ardor Serafico que se añade, compare con aquel ardor, calor encendido, hermotura, y resplandor, que recibe la masa del vidrio en el suego. Aora comparo la voluntad, con el horno ardiente del vidrio, y à los actos vnirivos contemplativos, que son de tan discrentes formas, modos, y maneras, comparo à los varios vidrios, y labores que hazen, y à los que nacen de la gracia contemplativa, que es como la masa, de donde proceden tán varios, y admirables modos, y actos.

Comienço por elamor contemplativo iganeo, que como este elemento tiene tanta semejança con el suego del amor Divino, es suerça vsar de terminos proprios del suego material, para explicar los secretos del suego espiritual. Assi como el suego elemental tiene dos partes, vnas densas, intensas, y calorosas, que se recogenhazia lo mas secreto, è interior del leño, y de quien se apoderan; y las otras partes, que son sutiles, agiles, trans-

p

parentes, y delicadas, se convierten enllamas. Lo mismo passa en el fuego concemplativo, el qual tiene vnos actos vnitivos muy intensos, calorosos, y que tiran hazia lo interior del alma, cen summo encogimiento de losafectos, y recogimiento de todas las potencias vitales: y como la brasa encendida, quanto mas la penetra el fuego, tanto mas se reluelve, y convierte poco a poco en vna menuda ceniza, que le cubre, y colerva mejor; assi tambien, quanto mas este fuego del amor Divino, y contemplativo se recoge hazia lo interior del alma, tanto mas se cubre el alma con la ceniza de su proprio conocimiento; y con esta humildad, como con ceniza espiritual, se conserva mejor este fuego de Caridad: y como quando se echá muchas pastas olerosas en las brasas, suben los perfumes convertidos en exalaciones, que recrean grandemente el fentido del olfato; assi quando el alma tiene abrasados afectos del amor Divino, los afectos de las virtudes morales, como vapores, se exhalan juntamen. te con los incendios del amor: ama, y adora: ama, y se humilla: ama, y se resigna, y dessea obedecer: 2ma, y dellea trabajos para padecer:

cer: ama, y llora sus culpas passadas.

Y como el fuego, apoderandose de vn. tronco que pessa veinte arrobas, en penetran. dole, lo haze tan ligero, que no pessa veinte libras ; lo milmo digo delte amor: el qual fi excede à la voluntad, y de alli rebolando lo comunica al corazonife comunica vua qua. lidad espiritual al cuerpo tan activa, v eficaz, que estando en excasis, se haze vo cuerpo : como espirimalizado:ranto,que si antespesfabaquatro arrobas, despues en el excasis que comunica este amorigneo, se haze can lige-a ro, que no pella quatro onças ; y à vezes fe ponen tan ligeros, como vinas plumas. Es grande el amor que arde en el horno de la l voluntad:y como la masa caliente del vidrio recibe forma, y figura en los varios moldes, que estàn juntos al horno ; ash este amor fe amolda en el exercicio de las virtudes morales, que està mas conjuntas con el estado

de cada vno Buena es la contemplacion, que se amolda, y acomoda à las viola

les obligaciones que cada ou oup toy

cuting of the vertical vno tiener was officut

Dies, d quest ve state de l'enience en de Fe viva, y inn. \* [ \* , \* , \* , nuy projeure en

P . 2

## CAPITVLO III.

Practica de la contemplacion flamea.

Ssi como el fuego elemental tiene vnas partes lutiles, diafanas, tenues, vna hermola y respladeciente llama, la qual se mueve con grande agilidad hàzia la esferadel fuego, que està en el concabo del Cielo de la Luna, mostrando con este movimiento, la gana que tiene de desunirse de! tizon negro, à donde se alimenta; lo mismo digo delamor contemplativo flameo, cuyos actos vitales, sutiles, lucidos, y agiles, son de tal calidad, que siempre con ansias amorosas arrebaran el corazon arriba hàzia Dios, desseando verle, y que el alma se desunda del tizon negro del cuerpo, para vnirse mas intima, y vivamente con su Dios Estos efectos, à vezes se convierten en voas ansias sumamente congoxolas que afligen con ternura al corazon, y atormentan con dulcura al alma, por ver que no puede desunirse tan presto del cuerpo, para vnirse mas vivamente con su Dios, à quien con vn simple conocimiento de Fè viva, y luminosa, trae muy presente en

lo intelectual. El qual conocimiento levanta vna amorosa llama en la voluntad, que enciende, y abrasa en llamas vivas de amor, todo lo interior del alma,

La voluntad, inflamada en amor Divino, à vezes suele producir en el organo sensible del corazon, vna qualidad espiritual, o corporea, que à vezes le embriaga con vua suavidad Celestial que le comunica. Ocras vezes la inflama con vn calor fensible, que nace de la llama invisible del amor que arde, causando a vezes calentura, con nuevo modo de alteracion; y affi la fangre se inflama, ò el corazon dà latidos, ò el rostro se pone colorado. Y aun conoci yo vno, que tenia el lado del corazon lleno de ampollas coloradas, nacidas del ardor que tenia en el corazon, quando le comunicaba Diosesta Oracion.

Quando con la fuerça del amor flameo ay excetso mental, que causa extasis corporal, entonces el cuerpo extatico, no tan solamente se pone ligero como pluma; pero aun haziendose agil como llama, sube por el ayre. Y como va cohete, con ser cuerpo grave, mientras le dura el suego, sube con agilidad.

P 3

por el ayre, y acabandole el fuego, luego baxa à la tierra ; lo milmo passa à estos cuerpos extaticos, los quales mientras les dura el fuego del amor flameo, le les comunica la qualidad de la agilidad por aquel breve espacio, con la qual luben por el ayre, y en acabandose, luego baxan otra vez al suelo. Este extalisnace de principio infuso, que no depende de las fantasmas; y assi aunque el cuerpo estè ocioso, y sin sentidos, la parte superior del alma està en voa altissima contemplacion, y voion con Dios: la qual, por remate, dexa en la persona grande verguença, enco. gimiento, recato, humildad, y tumo recelo de su propria miseria, y flaqueza, Aprology of Lougas Spontal doses

#### -ETGS CAPITYLO IV.

Prastica de la confirmativa, y resignativa contemplacion.

Vestra propria voluntad, y nuestro proprio juyzio senlas joyas de mayor ellima que tienen los hombres, y estas dos jovas en nuestro poder, son los principios de donde nacen nuestros defeetos spero quando se apodera de nosotros la gracia de la contemplacion Serafica, al pun-204

to

to resignamos, y hazemos vna fiel entrega de todos nuestros quereres, y placeres en manos del Amado. Y como el vidriero, de la mata del vidrio bien preparada con el fuego, y muy purificada, fin tener lo terrestre, y opaco de la yerva, de donde fe hizo, ya convierte vn pedazo en figura de vn Angel; va de otro pedazo haze la figura de vn Serafin: alli haze la figura de vna Virgen, ò Martyr, d Confessor, conforme el Artifice quiere, sin que la masa tenga voluntad alguna en lo q haze su dueño. Lo milmo haze Dios como Maestro mayor desta obra : quando halla la voluntad tan blanda, pura, tierna, y fin deffeos, ni afectos de cosas materiales, tan pura en la intencion, tanfegura en la abnegación, tan solida, y bien fundada en la verdadera humildad; le comunica de repente vna sutileza Angelical, en el entender; vn incendio Serafico, en el amar. Y como en el agua, que hierve con el mucho calor, faltan, y fobrefalen vnos borbollones grandes, que luego caen,y se recogen;assi en esta alma abrasada, y que hierve con este calor Divino, saltan desseos de marcyrio, hambre, y sed de padecer por el Amado; propofitos de hazer mas,

y mas penitencias, estimacion de lo Divino, y desprecio de lo humano: y todos estos son borbollones de amor, que por tantas maneras deffea dar gusto à su Amado, para cumplirlo todo con pura obediencia. Està el alma atentissima para ver què quiere, ò gusta su Amado: si quiere Dios entonces, que padezcatormentos, los cormentos son sus contentos; las honras le parecen deshonras; los vestidos viles, rotos, y remendados, le parecen relas; los avunos, filicios, disciplinas, v absti. nencias, le parecen corra penitencia. Y fiDios le muestra, que seria su voluntad, que suesse al Infierno; ental cafo, de mejor gana iria al Inflerno, que no al Cielo. Antes viendo entonces con una simple ojeada, los tormentos de los condenados, aunque fuessen parientes, y amigos, por ver que esto es voluntad de Dios no se entristeze, antes se alegra de ver, que se cumple la voluntad de Dios en todo. Aquien este passo, los afectos naturales suben à ser asedos morales, buenos: los afectos estão elevados: la ofocrança, parece vna legura confiança: la obediencia, tiene aqui muy especial excelencia. Dichosa alma, que con virtud agena representa tantos personages Theologia Mystica.

Divinos! Pero en faltando esta gracia, buelve el alma à su primera pobreza.

## CAPITVLO V.

Practica de la desnudez contemplativa.

A desnudez espiritual consiste en estar entrambos apetitos, espirituales, y fensitivos, despegados, limpios, vpu ros de rodo afecto de criaturas, sin que amen, delleen, pidan, ni apetezcan por entonces otra cola mas, que à folo Dios. Y aunque es verdad, que Dios por el atributo de la inméfid id, està por essencia, presencia, y potencia incimamente presente en todas las criaturas, como causa vniversal, y primer principio de quien depende lu ler, y confervacion; pero quindo el alma llega por la gracia Divina à esti pureza, que dezimos, y à esta delaudez, le suele vostir del criador con la vnion del ilapfo: à donde Dios, como primer principio vital, y vida sobrenatural, de nueltra vida natural fin fer causa formal, fino causa eficiente, assistente, y elevante, comunica à las dos potencias del entendimiento, y voluntad vn nuevo vigor, y vitalidad, para entender, y amar à lo Divino. Y como LLouig

228

el fuego, metido substancialmente en los poros dol hirro, con vn fecreto ilapfo haze que el hierro fiendo duro , feco, obicuro , y frio, arda, luzca, queme, y resplandezca, como fifueffe fuego fin ferlo;affi el alma reveftida de Dios con virtud Divina, entiende, ama, goza, vè, oye, buele, y siente à lo Divino: huele, sin olfato, vn olor espiritual, que no es de aca: juzga vn fabor, no con el paladar, y lengua, fino con otro modo superior, que yo aqui no sè cemo lo podrè explicar : vè con otros ojes, otros accidentes invisibles para el cuerpo, muy aparecibles para el alma. Yco mo el pez en el agua, donde quiera que se mueva, y buelva, no halla fino agua; affi el alma endiosada, arriba, abaxo, en si, fuera de si, en el Cielo, v en la tierra, no halla sino Dios, y mas Dios. Y como vna Aguila, sin pestañear, fe regala mirando fixamente el Sol; affi esta dichofa alma està con vna simple vista, sin otros discursos, ni sciencias de otros objecros, mirando el Sol de justicia, que es su Amado. Y en esta vista siente summo regalo,pacifico, placentero, y foffegado: y con vn folo puro acto delicado, futil, abrafado, y conftante, persevera largo tiempo, sin que el alma se pueda

pueda por entonces divertit à otra cosa. O quien pudiera referir los secretos, y regalados accidentes, que se hallan en este passo!

Pero como se suele aforrar vna ropa de brocado en vna tela basta, para que dure mas; assi suele Dios aforrar estos favores en grandes dolores de cuerpo, y fuertes desamparos del alma. Y creanme, que ni las honras mundanas, riquezas, regalos, y todos los demas bienes temporales pueden delvanecer tanto al hombre, como los bienes de la gracia: y mas si es vn quarto de hora de lo muy regalado de la contemplacion, que suele como vino fuerte embriagarnos. Y por esto tiene Dios cuydado de aguarnoslos con

elagua de mil finlabores, doleres, y perfecuciones, sin lo qual, rara es la humildad en tanta alreza.



### CAPITVLO VI.

De la soledad afectiva, que tienen à vezes los contemplativos.

S engaño muy grande pensar, que los contemplativos estàn siempre en vn mismo estado; antes no ay cosa mas sujeta à mudanças, que la contemplacion, à donde la fequedad fumma fuele estar pegada con la suavidad; la ausencia de Dios penofa, fuele estar pared en medio de la regalada prefencia fuya; y la afliscion en el conremplativo, tiene grande afinidad con la consolacion. Aora no quiero tratar del desamparo obscuro, penoso, y fuerte, à donde Dios se nos esconde con sus gracias, y favores; sino tratar de la soledad afectiva, quando el alma regalona no fiente tanto regalo, y prefencia de su Amado, como ella queria; y entonces brota en estas tristes, y tiernas que xas.

Hermosura mia, quan poco à poco te conoci, y quan presto te perdi! Yo sin ti, estoy sin mi; y en perdiendote à ti me pierdo à mi: que como yo en ti, me hallo à mi, no es mucho que en perdiendote à ti, me pierda à mi. Hartura sin hambre, à donde suiste? Belleza sin

nura.

sin mancilla, à donde te escondisse? Verdad sin mentira, à donde me dexaste? Ay vida alegre de mi triste vida, de que sirve vivir en esta triste vida sin ti? O Rey de mi assigida alma, à donde estàs? Que hazes? En què te detienes? Es possible, que mi soledad no haze suerça à tu bondad? Hasta quando, lesus mio, he de vivir sin ti? Iesus de mi vida, quien podra sustrice esta tan larga ausencia de ti?

Quando este afecto crece, se van amontonando tantos amorofos sentimientos juntos, que el alma de puro afectuola, y tierna fe enmudece. Y como quando están muchos forcejando juntos para falir de una puerta, ninguno sale, por impedirse los vnos à los otros; de la misma manera son tantos los tiernos sentimientos, que aqui juntos se assoman por la voluntad, que impidiendo los vnos a los otros, ninguno fale; y affi queda ei alma como pasmada, con vn suave espanto, con vn amoroso desfallecimiento. Si la fuerça desta Oracion es muy interior, y nada de ella se comunica al cuerpo, dura mucho, y regala mas; pero si prorrumpe el alma en tiernos coloquios, y quexas amorosas de palabra con su Amado, suele aver lagrimas, ter-

\$10G

nura, y otras alteraciones corporeas; pero esto aunque regale mucho, dura pocopor ser violento.

## CAPITVLO VII.

Soliloquios del alma quado halla à su Amado.

O es la contemplacion como las scie
cias humanas, que tienen primeros

principios, de donde salen contequencias; porque en ella no ay principio al. guno de que se sigan ,ui tras estepasso se sigue forcosamente estotro passo, ò grado de contemplacion; ni quien hiziere esta, ò aquella diligencia hallara luego devoción, dulcura, v lagrimas: antes toda la contemplacion depende mas de los sucessos contingentes, è inopinados, que no de confequencias forçofas. Digolo à proposito, de que ninguno piense, que tras en pa lo de la contemplacion se figuirà este, v no ocrorque yo aqui hablo de y cosas que suelen suceder en algunas personas y no en todas. Digo, pues, que el foliloquio afectivo fuele venir quando el alma halla a fu Amado : y como el oliloquio pallado fue trifte, v llorofo; affi el prefente fuele ferale. gre, y lleno de vna fuavidad placentera.

O Iesus de mi vida, à donde has estado

ausente? Sol de mi vida, què nube te escondiò? Gozo de mi alma, à donde te suiste : O Amado de mi corazon, quanto se alegra mi pobre alma con tu amorosa presencia!

En este passo suele el alma de puro tierna; y regalada suspenderse mucho, con lo qual tiene grande remission en las operaciones, de los tentidos exteriores : oye, ve, y fiente mal; y entonces no està para hablar con los, hombres. Y como quien cltà junto vn espejo: cristalino, à donde hiere el Sol, con la reververacion vezina se reviste de vna nueva claridad, v resplandor, con solo estar en presencia del espejo cristalino; assi suele à rezes estar el alma en este passo, en presencia de su Amado, como junto à vn espejo cristalino, de donde faltan muchos rayos de luz, dulçura, claridad, ardor, fervor, y orras femejantes gracias, que de nuevo le obligan a otros coloquios tiernos, y amorolos, diziendo: Dios mio, vida mia, alegria mia, hermofura de los Serafines; como es possible que vna Magestad tan amable me ame tanto à mi, que soy vna maldad tan abominable? Señor, y Padre de mi alma, què diràn los Angeles, si vèn que pones los ojos en vn muladar tan asqueroso como yosoy? Amado de mi aleia, no eres tula sabiduria del Padre, que ni puede engañar, ni ser engañado? Pues como puede ser sinengaño, que tu bondad ame tanto à mi maldad? Amere yo a ti, y mas que luego me muera. Honrete yo a ti, y mas que sea a costa de afrentas mias. Ya Dios, no quiero otra cosa sino a ti: todo lo demas me da en rostro. Si estos afectuosos coloquios son muy interiores, duran, y regalan mucho; si salen a lo exterior con genidos, lagrimas, sollozos, y otras semejantes acciones sensitivas, presto se suelen acabar.

## CAPITVLO VIII.

Practica de la contemplacion, que se llama Nieblina, d Niebla espiritual.

N la contemplacion a vezes es suerça vsar de terminos metaforicos, tomados de cosas materiales; tal es este termino de Niebla, ò Nieblina. Assi como vna porsona metida en vna nube, ò nieblina, no vè por entences mas de lo que està con èlen la nube, y habla con èl; assi tambien quando el alma recibe esta gracia, le encubre de todo punto la criatura, para descubrirle

brirle mejor al Cria dored and an enemala

Es, pues esta gracia voa luz muy clara, pura, suerte, y resplandeciente, que de tal manera nos descubre al Criador, que nos encubre de todo punto toda criatura:y esto nace de la vehemente atencion, intencion, v viveza que tiene el conocimiento de la Fèviva, con la qual renemos muy presente, y vnido con nosotros à Dios. De este conocimiento nace vna llama ardiente en la voluntad, que de tal manera le ocupa, y arrebata los afectos àzia el Criador, que por entos. ces no apetece, ni quiere, ni dellea otra cofa: Y como quando la luz del Sol de medio dia embiste con mucha fuerça vnos ojos flacos, los ciega, y causa tinieblas; lo mismo passa algunas vezes en la infusion de esta luz : la qual por ler tan clara, fuerte, y viva, y fer la potencia nuestra intelectual, tan flaca, en su primera infusion la ofusca, y en cierra manera la ofende, y ciega; y la causa voas tinie. blas, que con un pavor luave, y espanto deleytofo, y encogimiento humilde, y tierno. và disponiendo, elevando, y fortificando poco à poco la potencia, hasta que se haga ca, paz desta desacostumbrada luz:que como la

236

Columna de los Ifraèlitas causaba à ellos luz, y alos Gitanos tinieblas; assi esta luz que alumbra al alma en lo Divino, le causa tinieblas en lo humano. Aqui el alma està como la Zarça de Moyses, que se abrasa, y no se quema. Siendo este passo muy pacifico, y sos segado, se llama sueno del alma, no del cuerpo: si queda el alma absorta dentro de si mis-

ma, te llama sepultura. A mon pos mes w harm

Està el alma à vezes en este passo, como vn rio manto, y profundo, cuya corriente no se puede percibir con los ojos hàzia què parte và pero fi le echan vna pajuela, que fobrenada, con el movimiento de la paja le echade ver hàzia què parte corre el rio. La vnion que aqui tiene el alma, es can profunda, pacifica, quiera, y lossegada, tan retirada de todo esto sensible, que no se puede entonces bien percibir si el almahaze algo, ò solamente padece ; por ler esta accion muy semejante à la passion vital. Pero si entonces brota algun tieroo suspiro, ò algun suave requiebro con el Amado, ò otro semejante afecto, que qual painela lobresale, y nada en este rio de deley tes Celestiales, luego se echa de ver, que el alma se mueve vitalmente hàzia Dios: que

Theologia Myftica.

237

fin accion, ni passion vital inmanente, ni ay, ni puede aver contemplacion. Ha menester el alma vna solidissima humistad en esta Oracion: y si no, se perderà congrantacilidad en vanidad. En saliendo desta contemplacion, mal se puede explicar la periona que la tuvo: antes à vezes he visto a estos muy bozales sin poder explicarse; como Mayses, despues que hablò al Señor.

## CAPITYLO IX.

Practica dela libertad del espiritu.

N nuestra alma ay vna parte superior, que es el entendimiento, y la voluntad; y ay otra parte inferior, que es todo lo sensitivo interno, y externo: mientras el alma informa al cuerpo, no puede recibir alguna especie inteligible en el entendimien to, sin que primero entre por vno de los ciaco sentidos: de alli passa al senido comun: de alli sube à la imaginacion; desde alli el entendimiento agente, aproves handose de estos satansmas, los adelgaza, y de nuda de sus materialidades; y en estando la especie espiricualizada, la imprime en el entendimiento possible, à donde se haze comprinci-

pio con el enrendimiento possible de la operación vital, è intelectual: con que el alma entiende los objectos que se le aplicaron, mediante los sentidos. Y este es el modo ordinario de entender el alma, mientras in-

forma el cuerpo.

Pero si Dios, como puede milagrosamente, sin dependencia alguna de los sentidos internos, o externos, infundiesse vna especie espiritual en el entendimiento, que representasse objectos Dívinos, y sobrenaturales, en cuyo amor ardiesse, y se abrasasse la voluntad; esta tal Oracion sellamaria libertad de espiritu, que quiere dezir, que la parte superior, que es el entendimiento, y voluntad, en esta Oracion está libre, è independente de los sentidos internos, y externos; pues el principio intelectivo que tiene, no es acquisito mediante los sentidos, sino insuso inmediaramente por Dios.

El que està en esta oracion, se puede comparar à vn monte alto, cuya cumbre, por subir arriba de la media region del ayre, no recibe peregrinas impressiones, aunque en su falda aya tempestades, granizos, y torvellinos, assi sucede à este contemplativo, cuya

cum-

cumbre, à parte superior que es clentendimiento, y voluntad, sube à ranta alteza de Oracion con esta gracia infu a que recibe, que no le inquieta, ni le pueden inquietar por entonces las distracciones, sequedades, tentaciones, imagines, y otras peregrinas impressiones, que suelen inquierar al contem plativo mas espíritual, quando está en Oracion: y no importa que enconces aya ocupaciones exteriores, de ver, oir, hablar, en los sencidos exceriores, que son la falda de este monte contemplativo. Porque assi como los sentidos no ayudan, ni cooperan para esta Oracion, tampoco no pueden estorvar por mas distraidos que anden. Quien tiene esta Oracion, parece que riene dos naturalezas, con dos operaciones distintas en vn milmo supuesto; con el alma, obra sobrenaturalmente con principio infuso; con el cuerpo, obra naturalmente con principios acquisitos. La percion superior del entendimiento, y voluntad, entiende, ama, goza, y se vne con ase-ctos secretissimos con su Amado, sin que lo estorven, ni ayuden los sentidos. La porcion inferior, que son los sentidos, tratan con los hombres, como si no huviesse algun impedi-

unid

mento interior en el alma, y en esto consiste la libertad de espiritu, que se comunica à bien pocas almas.

## CAPITVLO X.

Como los contemplativos han menester recreaciones corporales alguñas vezes.

Ssi como las Aguilas, fuera de las alas con que buelan para el Cielo, han menester los pies que tienen, para andar en el fuelo, y picar algunas vezes en los muladares, para que despues co mayor vigor del cuerpo puedan bolar hàzia el Cielo para contemplar al Soljassi tambien los cotemplativos (y mas fi fon muy retirados, y encerrados) fuera de las alas de la contemplacion, han monester los pies de vna honesta recreacion, y deben picar vn poco en elre muladar de los gustos, y recreaciones teporales, licitas, y honestas, y proporcionadas à fu estado, como es el salir vo poco al hu to, à campo; ahorrar aquel dia de las distribuciones forçolas; adelantar la Oracion mentali dispensar en algunas no forçosas penicencias; comar vn poco de regalo mas de lo ordinario, en el comer, beber, reir, y ha-

blar; gozar de vna poca de musica decentes cantar con decencia; y otras semejantes recreaciones: porque muchas vezes està achacoso el cuerpo, y oprimida la salud, con la mucha ocupacion, y atencion interior. Por esso conviene dar alguna poca de mas cebada, y descanso temporal al asnillo del cuerpo, para que mejor firva al alma, y camine con mayor viveza al passo de la gracia; que esto, en no passando a estremo, alivia el cuerpo, y conferva la falud, fin la qual mat fe puede acudir a las virtudes exteriores de barrer. fregar, tomar disciplina, y ayunar, estudiar para lee, predicar, y confessar : que sin estas virtudes exteriores suelen ser flacas, tibias, y remissas las interiores. Que si vn hombre, que es tenido por espiritual en vna Comunidad, a titulo de achacolo se levanta tarde, y se acuesta temprano, tiene regalos, y privilegios particulares, suele escadalizar mucho a la Comunidad; pues para nollegar a este estremo, se deve de quando en quando víar con templança de las recreaciones corporales : que esto sirve para conservar la salud, para desahogar lo interior, para fomentar la vnion, y la fraterna caridad; y quanto los es--03 piripirituales austeros, melancolicos, y de condicion aspera les parece melestia, tanto les parece bien à todos los espirituales discretos, apacibles, y prudentes. Lo que digo, es, que sepan que todo estremo es malo, y que conviene que los que tratan de Oracion ten gan elgan s alivios en comun; ni importa que algunos los rehusen en particular.

## CAPITYLO XI.

Pratica de la con emparion obscura.

O pienten los mú tanos, que la vida de los contemplativos es ociosa, iendo en fi tan laboriofa, y tan llena de iminicas Cruzes, v dificulta des, q fe hallan en el exercicio de las virtudes morales. Por esto tengo por nuv santo al instituto, q de tal minera via de la foledad, que a su tiepono falca a la vida de la Comunidad, para que lo que se especuli en la contemplacion acerea de la caridad fraterna, se practique despues entre los hermanos; que la vida soli. taria esta llena de engaños, y la Comunidad està llena de desengaños. La contemplacion engendra vna fancidad algo especulativa; pero el exercicio de las virtudes morales,

en-

engendra vna lantidad practica, como veremos. En esta conteplacion obscura, no pienfo que ay palabras; que puedan bastantemente explicar lo que hazen, y padecen las muy poquiras almas, que llegan a experimentar en si este dichoso estado de la contemplacion obleura: a donde el alma con olas encontradas de pensamientos, y afectos, temiendo mucho, aun dudando de su propria salvacion, tiene vna altissima Oracion, pensando ella, que ninguna tiene. La presencia, y la vnion que aqui tiene el alma co Dios, es tan fuerre, como penola; es can obscura, como affictiva: la qual consiste en una hambre canina, y sed insaciable de Dios, a quien busca, fin hallarle a lu parecer; y aunque està muy dentro de esta alma, le parece que està muy lejos. El sentimiento espiritual aqui, es vehemente, interior, acompañado de lastimosas quexas sin pronunciarlas; gime, llora, y rebienca el alma en lo interior, sin comunicar nada a lo exterior; y si algo se comunica al cuerpo, todo èl se descoyunta, entristece, aflige, y siente intensissimos dolores, cuyo remedio confiste en el interior alivio. Toda la fuerça desta Oracion consiste en dos pun-

tossel primero, es vn delleo grande de agradar a Dios; v el segundo, es vn temor grande de ofenderle. Entrambos afectos, como no tienen el devido cumplimiento a sur parecer; siempre incomparablemente atormentan el alma, la qual està en vna presencia penosa de su Dios, que vivamente se le representa airado, cuya Magestad le espanta, cuya gran. deza le oprime, cuya justicia le confunde ; y como en si halla tanta flaqueza, miseria, desventuras, y defectos, se auerguença, confunde, encoge, y se halla cubierta de vn tedioso desmayo, que incomparablemente la atormenta; y co este tan estrecho, y penoso abrazo, que le dà fu Amado, halla à vezes vna pena no sè como sabrosa, que no quiere carecer de ella Y aunque esta guerra lea sumamente molesta, siente en si vn afecto, que la abrasa; vna grande conformidad, que la admite; vna presencia de Dios, si bien penosa, pero sumamente provechosa, pues realça todas las virtudes morales penofas, como fon refignacion, paciencia, humildad, y mortifi-

cacion, constancia, fortaleza, y otras feme jantes, que aqui se practican,

## CAPITVLO XII.

Del amor vulnerante y de la llaga del amor.

Los passos de la contemplacion damos nombres, tomados de los esecros que causan en los corazones

contemplativos Digo, pues, que el amor contemplativo, a vezes tiene vnos actos sutiles, delicados, y can penetrantes àzia lo interior del alm i, que como quando se hiere el cuer. po, los miembros, y neruios se encogen; assi fucede al alma en este pasto, que quando se apodera este amor della, se encoge, y recoge àzia lo interior de su ser, y nada; y quanto mas nada halla en su interior, tanto mas halla, y se vne con sa Amado, y como vna gota de agua fuerte, aplicada a la carne, causa vna llaga, que alimprimirla no se siente, pero despues escueze y duelejassi son los actos deste amor de tanta delicadeza, y son tan penetrantes àzia lo interior, que causan vn sabroso escozor en el mismo corazon. De esta llaga le causa a vezes vn muy regaledo desfallecimiento, à donde el amorestà enxerto en dolor, y los frutos de este enxerto son safpiros tiernos, requiebros amorolos, afectos

encendidos, jubilos celestiales, paz, gozo, vnion tranquila, y vn modo de amar, que yo no sè explicar. Està el alma regalona, herida de amor, como quien se dexa caer con el ardor de la siesta à la sombra fresca de un florido arbol;assi està el alma en este passo: con vn suspiro descansa, ama, alaba, agradece, y engrandece, adora, bendice, y enfalça a fu Amado, con vn solo acto, que equivale à codosestos. Esto dura mus, ò menos, conforme la gracia le dura; si algo se comunica al cuerpo, luego ay extalis, que es excesso de amor, que aprieta el corazon: acompañale à vezes este passo con visiones, rapcos, y revelaciones de verdades Divinas.

Y como el guíano de la seda, quando comiença su capullo, es gran se, y hermoso; pero quando le acaba de texer, sale hecho yn gusanillo muy pequeño, dexando la riqueza de la seda para su dueño, y reservando para si las alas que le dieron, con la puqueñez; assi el alma quando sale desta Oracion, con aver visto tanta grandeza en Dios, no halla en si, ni en todas las criaturas, sino summa pequeñez, y na la. Es como si vna persona saliesse de la recamara de yn Rey poderoso, à donde viesse grande baxilla de oro, plata, y diamantes: si despues encontrasse con unos vasitos de barro seo, claro está, que los podria estimar, acordandose de la grandeza que vido antes; assi sucede a el alma, la qual en saliendo desta Oración, den estando en ella, no puede amar, ni estimar, ni tener por grande cosa alguna, que no sea de Dios, deleve à Dios.

Y como si vno entrasse en vn PalacioReal, que tuviesse muchas salas colgadas de voz mi ma manera, como fuelle mirando las colgaduras iria creciendo en admiración, pero en llegando alcamarin del Rey, alli quedaria ablorto,a si es el alma quado ve los atributos Divinos de la Omnipotencia, Misericordia, y Iusticia, và creciendo en amor admirativospero en llegando al Camarin Real de la Divina Essencia, donde vè la distincion de las Personas, en la Vnidad de la naturaleza, aqui sube de punto la admiracion:el alma se enmudece, y estando muda, habla con cifras, y afectos fymbolicos; habla con vn lenguage de fuego, que folos los Serafines entienden. Aqui arde el alma con vn fuego lento, vivo, sossegado, puro, y vital, de amor Divino. Aqui se siente el alma herida de veras, prefla, pressa, y prisionera có lazos de amor. De aqui salen arroyos de suego de la caridad frater. na, desseando hazer bien à los proximos, como cotas de Dios. De aqui sale vo desse encendido de la conversion de los Gentiles, de la reduccion de los pecadores, de la conversion de los Hereges, y vo tierno amor có los enemigos. Es cosa de risa pensar, que yo puedo explicar lo que hazen, y padecen aqui las almas, dexolo para los experimentados, que los otros no me podràn dar credito.

## CAPITVLO XIII.

De la vnion del ilapso, y como no repugna, que Dios produzca los astos vitales en nosotros.

S question dificil, y grave, si Dios por si solo puede producir los actos vitales de amar, y entender, sin que el alma (que es nuestra vida) concurra vitalmente para su produccion; porque la vitalidad no es otra cosa, que vna dependencia intrinseca del alma (que es nuestra vida) en la produccion, ser, y conservacion; y si Dios produces en nosotros, sin concurso vital nuestro, actos vitales de amar, y entender, por vna parte serian vitales, como se supone, y

effe

por otra parte no ferian vitales, pues no dependian intrinsecamente en su produccion, del alma ( que es nuestra vida) pues solo Dios sin ella las producia: por lo qual serian vitales, y no serian vitales, que es manisiesta implicacion.

Esta razon, en lo natural convence, a donde no puede aver acto vital natural, sin influxo de vida naturalipero aqui hablamos de otros actos, que entre los contemplativos fe llaman anagogicos:quiero dezir, vnos actos que tienen una vitalidad essencialmente supernatural; y como solo Dios es vida por essencia, y essencialmente es sobrenatural, folo Dios es quien como principio vical puede producir en nosotros estos actos anagogicos, con accion Divina, y passion humana; elevando nuestro entendimiento, y voluntad, y comunicandole (no como forma informante, fino como forma assistente) voa virtud Divina, por modo transeunte, que los haze entender, y amar à lo Divino, con accion, y virtud agena, y passion propia del almasy como es accion inmanente, queda en las potencias, y juntamente en el alma, y vne el alma con Dios altissimamente, a quien en

200

este estado entiende, y ama à lo Divino: y aun los Nominales dizen, que los bienaventurados en el Cielo, desta manera entienden, y aman, y que en estos actos anagogicos consiste la bienaventurança formal, y vital.

Esta doctrina, como es algo delicada, y obscura, la guiero explicar con dos comparaciones maceriales. La primera, sea del niho, que no sabe escrivir poco, ni mucho: si vn diestro Maestro le coge la mano, v la pluma, y las eleva con ellas escrive vna hermo. sa letra; la qual, ni el niño, ni la mano, ni la pluma, por fi folas podian escrivir. Affi lohaq ze Dios en estos actos anagogicos, el qual cogien lo el alma como niña, el entendimiento, y la voluntad como la mano, y la pluma, produce con ellas los actos anagogicos Divinos, de amar, y entender, cuya vitalidad estan essencialmente supernatural, que el al ma por mas que la eleven con gracia, no lospaede producir, si no es que Dios como vida adi tente ( cuya vitalidad es esfencialmente supernatural ) las produzcasy en esto el alma se ha mere passive, como el niño en el eferivir, teniendo su entendimiento, v voluntad como instrumentos eficientes, elevados, dos, influxo activo en los tales actos.

El legundo exemplo, es del hierro ardiente, en cavos mas fecreros peros coexiste substancialmente el fuego. Este elemento, elevando la densidad, y fortaleza del hierro, por ellas arde, luze, y quemassiendo affic que la substancia del hierro, no concurre mas que materialmente à estas acciones luminosas, y caluro'as del fuego. Affi tambien Dios, co> mo fuego Divino, puede estar can incima? mente presente en lo mas secreto del see fubstancial, y vital del alma, que como vida increada produzca vnosactos Divinos de amar, y entender, obrando vitalmente las pol tências elevadas por Dios, sin que el alma tenga masque vn concurso material recipien te destas actas; y como son actos inmanentes, le reciben en el alma como formas inherentes, con las quales te dize, que el alma entiende, y ama à Dios à lo Divino. Reserviv Digo. per .VIX OJVTIVAD CAPITVED

De la contemplación passiva.

A doctrina del capiculo passado, es fundamento de la del presente. En el passado diximos, que era possible to que en el presente dezimos, que sucede de lso.

Practica de la

252

hechospero no dezimos, que lo contempla. cion passiva consiste en vna ociosa vnion, en que dixeron algunos antiguamente, que consistia. Dezian, pues, que el alma en esta vnion de la contemplacion passiva, se avia tan mere passive, que no tenia movimiento vital de amar, ni entender, sino que la substancia humana estava por modo inexplicable vnida con la substancia Divina; la qual vnion lla, maban toque substancial. Pero esto era estar el alma ociosa, cuya vnion, aun en la patria, confiste en actos vitales de vision, y amor beatifico; y como el hombre essencialmente se compone de alma, y cuerpo, assi toda contemplacion del viador, ò del comprehensor, essencialmente està compuesta de actos vitales de entender, y amar : por lo qual digo, que es impossible ( aun de potencia absoluta) que aya vnion de contemplacion sin actos vitales, ysobrenaturales de amar, y entender. Digo, pues, que la contemplacion passiva no confiste en aquel ocio, fino en vn fervoroso negocio, quando està Dios como forma assiftence en lo masintimo, y secreto del ser substancial, y vital del alma, como primer principio vital eficiente; como objecto Theolo-

gal, presentes; como vlimo fin conseguido, con Fègozado, con Caridad; affegurado, con lo mas firme de la Esperança; entendiendo, y amando el alma vitalmente à lu Criador, con vitalidad, y accionagena, y passion propria. Esta voion tuvo el Apostol, quando dezia: Vivo yo, mas ya no yo, fino el que vive en mi, Christo; llamando à Christo su vida, no informante, fino affistente. Y si todo le hazia denero, ò fuera del cuerpo, pues no lo supo dezir el Apostol, menos lo sabre dezir yo: lo que yo fabre dezires, que estos actos fon can deificos, fuciles, fublimes, y fobrenaturales, que no basta la Fè humana para creer que los ay, ni aun que los pueda aver. Lo que yo labre dezir, es, que eltos actos, cuya vitalidad esen cierta manera Divina, y cuya pal. sion es humana, tienen en si tanta dulçura, fuzvidad, y alegria, que ellos folos por a, fin otra enfermedad, bastarian à quitarnos la vida, si Dios entonces milagrosamente no la confervalle. Aqui està el alma dentro de si misma, elevada sobre si misma, con vna vida lubstancial, sobrenatural, y affistente, que le anima, y vivifica con modo incognito . è inexplicable; que para gozar claramente de R2 Dios, 254

Dios, no falta mas que romper la tela delicada desta vida, à donde con la Fè como por vidriera iluminada al olio de la Caridad està contemplando à lu Amado. Esta vnion tuvo la Santissima Virgen Maria N. Señora, y muchos Patriarcas de entrambos Testamentos, y nunca faltan en la Iglesia Militante à quien Dios comunique esta gracia.

# CAPITULO XV. De la transformacion mystica.

Ntre las formas ay vnas informantes, que componen, y dàn el ser principal al compuesto, como el alma racional, que en compañía del cuerpo compone al hombre, y le dà el ser racional. Ay otras formas assistente, que se vnen por assistencia; pero no componen, no dàn el ser, pero dàn la operacion. Esto se echa de ver en los Angeles, que mueven el Cielo; los quales son assistentes, y no informantes, pues son principios del movimiento accidental, y no del ser substancial de los Cielos. En este sentido dezimos, que puede aver vna transformación mystica del alma en Dios, assistinado

intimamente la Essencia Divina, por milagro

Theologia Mystica. gro, en lo mas intimo, y lecreto del fer fubf. rancial del alma, como vida sobrenaturas affistence, en la vida natural informante; dandole nuevo ser moral de transformado mystico, y nueva operación Divina, y vital, ellencialmente lobrenatural, frendo alfi, que estos actos anagogicos (on de Dios, engenero de causa eficiente, y son del alma en gel nero de causa marerial recipiente, y en genero de causa formalinmanente; pues que? dando estos actos vitales dentro del alma, como la blancura quedando en la pared, haze la pared formalmente blanca; assi estos actos amoresos, quedando dentro del alma; hazen que el alma quede formalmente in-

agena, y passion propria.

Quiero exemplisicar esta doctrina con vn exemplo, en parte espiritual, y en parte ematerial; y es, que si vn Angel, como forma assistente, y no informante, se penetrasse como espiritu superior en suerças, con vn cuerpo humano vivo, podia el Angel como viviente superior, elevar, y víar de todos los organos, potencias, è instrumentos deste cuerpo humano, para que hiziesse

teligente, y amante à lo Divino, con accion

con el influxo del alma, aunque por diferente manera; y affi el cuerpo en tal calo, podria vèr, oìr, y andar vitalmente, con la vida Angelical affistente, siendo la accion propria de el Angel, y la passion ò recepcion destos actos vitales propria del cuerpo, que en genero de causa formal le harian vidente, y loquente formalmente.

Este exemplo explica algo de lo que haze Dios en el alma, en la transformacion mystica, à donde Dios como vida sobrenatural assistente, con la vnion del ilapso, intimamente existente en nuestra vida informante, eleva de tal manera las dos potencias del entendimiento, y voluntad, que las hazen entender, y amar à lo Divino, con modo tan

fecreto, como inexplicable.

Y como la cera blanda, unida con el sello, transforma en si, no la substancia del metal, sino la sigura esculpida; assi el alma, unida en este passo con Dios, no transforma en si la substancia de Dios, sino una sigura, ò retrato del mismo Dios, en el modo de obrar: que como Dios sin moverse, mueve; assi el alma sin movimiento vital proprio, mueve sus po-

potencias hàzia Dios: y como lo supremo de lo insimo, sea semejante à lo insimo de lo supremo, siendo esta contemplacion lo supremo del estado insimo de los viadores, es muy semejante à la contemplacion que tienen los comprehensores en la gloria, que es el estado supremo à donde pueden llegar los hombres.

Aqui el alma en este passo tiene la presencia de Dios muy rara, extraordinaria, clara,intima, deleytola, y fummamente realcada:aqui el ardor, fuego, luz, y calor espiritual de la caridad, es inexplicable; pero se puede comparar con la llama del aguardiente, que ardiendo, luze sin que queme, ni consuma la parte en que prende. Aqui los sentidos, ni ayudan, ni estorvan, porque en nada de esta vnion, ni en infusion, ni prosecucion, depende de ellos. La imaginación, y entendimiento agente estàn quedos, pues aqui no ay fantalmas, que se puedan especular. Los dolores, y tentacione, del cuerpo, aqui ni hazen, ni deshazen. A fola vna alma en toda mi vida encontrè, que tuviesse esta Oracion, y esta andaba muy endiofada;pero esto fue despues de treinta años de Oracion, persecuciones, R 4

-11151

restimonios, afrentas publicas, tenraciones miblicas, y feeretas; que nunca costo poco, lo cut while muchostros alle basis, core col

25 Y firalgunos Doctores myficos explicaronette paffo con terminos hi perbolicos, menos ajultains al rigor merafilico, que oy fe professa en Elcuclas, no me espanto dello; por que vna gracia es experimentar en si elre Don soberano, yo otra gracia distinta es feborhi explicar, por fer cola can obscura leeseracy delicadan, y muy remota à todo lo l'fible; pero lovno, y lo otto, con el auxilio de la grabia Divina, les factible.

come et con la lianta del aguardiente, que si amino CAPITEVLO XVL

in Apparismos acerca dela consemplacion,

see the oil of the social propagation of the decles

A condemplacion confifte en luz -normibusinceledakly junramducelincluye, to by once chin qubdbings chorber bar lin-

22 de la ces contramphacion form Fèro especulation, el conocimiento, hastaque reciba del amor el el im s complemento... nozadob

13 Laperfeccion permanentepy fauridad formal , no conside en la contemplacion, a. no en la gracia habitual. La tolin amion ob

Ouien

Theologia Mystica.

4. Quien no experimenta la contemplacion, no labe à què sabe esta suavissima vnion.

vnion.

5 Contemplacion, que no incluye altissima humildad, ò falca de presto, ò se con-

vierte en sequedad. Ignoro.

6 La humildad contemplativa nace del conocimiento de Dios; pero la humildad afectiva nace del conocimiento de vos.,

7 Lo mas alto de la contemplacion, es para pocos; pero cumplir cada vno con lu

obligacion, es para todos: 8 Los dolores son tizones, que atizan, y confervan los contemplativos amores.

9 Por tres grados fe sube à lo mas alto de la contemplacion, que son, desaudez, persecuciona y verdadera abnegacion.

10, Sin humildad, ni ay contemplacion,

ni fancidad.
- 11 Cruzes, y trabajos exquisitos, son el pan quotidiano de los contemplativos of anti

. 112 2 Pureza Angelical en las costumbres, è intension, son muy cercana disposicion à la contemplacion. a soqueid tribula-

cion, no es caminar, sino bolar à la perfecció.

Raro

14. Raro es el acusado, que puede estar callado; y si en los testimonios puede callar, en el sufrir es martir, y Serasin en el amar.

15 Las tinieblas en las almas contempla tivas, fuelen ser visperas de luzes excessivas.

se En la contemplacion, lo infuso suele fer lo mas sabroso; pero lo acquisito con la gracia, suele ser lo mas provechoso.

17 Siendo retirado, si quiere ser acomo.

dado, buelvase otra vez à poblado.

18 Quien fuera de Diosnada bulca, con

Dies en todo se ajusta.

19 Contemplacion, por cuyo respetose falta à la obligacion, mas tiene de ilusion, que de verdadera Oracion.

20 Para subir à la contemplacion, es menester especial vocacion; y quien sin esta se atreve à bolar, le haran presto baxar.

contemplacion, por faltarles Maestros lle-

nos de perfeccion.

DELEG

eion es para todos, pues es joya muy preciofa, que se dà à bien pocos.

CA-

#### CAPITYLO XVII.

Secretos que persenecen à la contemplacion.

1. Preg. I es bien dar reglas humañas
para alcançar la Divina contemplacion?

Resp. La contemplacion es gracia gratis data, y de ordinario es gracia infusa, como lo es el Don de hazer milagros; y assi sucra de vivir bien a justado conlas obligaciones del estado, que vno professa, y ser muy Sato, poco importan las reglas humanas, por depender mas este Don de la liberalidad Divina, que de la disposicion humana.

2. Preg. Si pueden darse reglas para su con-

fervacion?

Resp. La vnica regla es buscar vn Maestro entendido en estas materias, que esse dirá, que junte con la pureza de vida, costumbres, è intencion, el cumplir bien con la obligacion del estado.

3. Preg. Si los contemplativos son mas santos, que los otros siervos de Dios, que no tienen sino vna ordinaria Oracion mental?

Resp. La fantidad formal consiste en la gracia habitual, la qual es forma fantisicate, cuya

pri-

primera infusion se haze, ò por Sacramentos, ò por acto de caridad, ò contricion fobrenatural, y cuyo aumento le haze co los actos meritorios de todas las virtudes, entre las quales es vna la contemplacion; v assi de ordinario el mas virtuolo, y no el mas contemplativo, es el mas fanto: v si los que no tienen contemplacion, fon mas virtuolos, que los contemplativos, feràn tambien mas santos que ellos; pero es engaño pensar, que se sube à grado alto de la contemplacion, fino es con muchas virtudes, batallas, trabajos, y dificultades. Agui no hablo de los privilegiados.

4. Preg. Si elacto de la contemplacion es mas noble entre las demas virtudes Theolo-

gales, y Morales?

Resp. Ass. como todo el hombre es compuesto de cuerpo, y alma; assi el acto de la contemplacion es compuesto de Fèviva, y Caridad encendida: y como todo el compuesto es mas noble, que ninguna de sus partes divisivas; assi digo, que este acto copuesto yadequado, esmas noble que ningunacto simple, pues es juntamente Fè,y Caridad vnidas; mas noble es, que sola la

Fè, y sola la Caridad simple.

5. Preg Si el acto de la contemplacion es mas meritorio entre todos los actos virtuofos, vitales, y fobrenaturales?

Resp El mérito es entidad moral, que se añade el acto sissico vital, y sobrenatural, y nace de muchos principios. Lo primero, de
la mayor, ò menor gracia habitual Lo segundo, de la gracia actual por modo de
auxilio elevante. Lo tercero, de la libertad, è indiserencia elevada con la gracia.
Lo quarto, de la mayor, ò menor dificultad, que se vence con la gracia en la obra
virtuosa, y de su mayor, ò menor intencion, ò extension. Si el acto de vna virtud
moral tuviere mas destas circunstancias,
que el acto de la contemplacion, el acto
de la virtud moral serà mas meritorio.

 Preg. Si los raptos, visiones, extasis, y sueños de cosas santas son acciones, ò passiones

meritorias?

Resp Estas cosas, quanto à lo exterior dellas, no estàn en nuestro poder, assi no son libres, ni meritorias por la parte que les falta la libertad; pero si ay acto interior sobrenatural, y libre en la parte superior £ 64 ·

lob

del alma, que nazca de principio acquisito, ò insuso: entonces los actos libres internos serán meritorios; pero no las acciones, y passiones necessarias externas. Y si Salomon mereció en su sueño, seria por los actos internos, y no por el sueño externo, que sue acto natural, y necessario.

7. Preg. Q è diferencia ay entre la vnion, q el alma tiene con Dios por la gracia habitual, por la caridad, y por la contéplacion:

Resp. La gracia habitual es qualidad fisica, que como forma justificante se sujeta en la substancia del alma, y nos vue con Dios meritoriamente como con vltimo fin,que merecerèmos, alcançaremos à su tiempo, si perseveramos en ella. La Caridad nos vne con Dios como con su objecto, à quien como virtud Theologal nos ordena; v su ado en quanto es meritorio, es disposicion que merece la gracia hibitual, como semilla de la gloria, y del vltimo fin ; pero la contemplacion supone como fundamento la gracia habitual, y su vnion, è incluye intrinsecamente la Caridad com parte componente : v affi mira à Dios como à lu objecto s, y fuera desto vne al alma con Dios como con su principio. De manera, que la contemplacion en compañia de la gracia, y caridad, vne al alma con Dios como con primer principio, como con vltimo sin, y como con objecto, que son las tres mayores vniones, que puede tener con Dios vn viador, miétras està en esta vida con la subre de la Fè.

8. Preg. En què consiste la vnion del ilapso, y

como se haze? .

Resp. Quando Dies substancialmente, no tan solamente por essencia, presencia, y potencia, que esto es proprio del atributo de la inmensidad; sino como principio particular, se pone como en el Cielo: alli con lumbre de gloria, y aqui con lumbre de Fè,y contemplacion en lo mas secreto del ser fubstancial, y vital del alma; entonces comoprincipio vital, sobrenatural, y Divino, comunica vn vigor, y vitalidad à lo Divino à las dos potencias del entendimiento, y voluntad, para que produzca vnos actos contemplativos muy aquilatados: entonces se dize, que està Dios por modo de vnion de ilapso en el alma, no como formainformante, sino como principio que - M.03

subordena, y eleva el alma como principio elevado, à nuevo modo de obrar sobrenatural, y vitalmente con algun remedo de los Bienaventurados en el Cielo; que tambien desta manera se elevan, y ven claramente la Essencia Divina.

9. Preg. Si Diosestando desta manera en el

alma la fantifica ?

Resp. No la sancisica, sino que la presupone sancisicada con la gracia habitual, que es forma que le informa, y le comunica la sancidad, ò ser sanci como esceto formal suyo; pero Dios no está entonces en el alma como forma informante, sino como causa esiciente, que la eleva en genero de causa esiciente, y no la informa en genero de causa socia formal.

voion del ilapso compone algun compuesro con el alma racional?

Resp. Toda composicion verdadera es en genero de causa material, y formal y como Dios en esta vaion del ilapso no es forma informante, sino causa escausa material, sino cousa escente elevadadera valade alla nace, que no hazen verdadera

com-

Theologia My Rica.

composicion, aunque rengan verdadera Subordinacion, y esta bastapara la tal vinion

del ilapio. 11. Preg. Pues en esta vnion de ilapio la inbstancia Divina puede estar intimamente presente, y como vnida a la substancia del alma; porquè no le puede llamar vuion, ò toque substancial, v sebrenatural?

Resp. Los Doctores Escolasticos no admiren otra vnion substancial sobrenarural, sino es la hipottatica; pero el llamar està visibà toque lubstancial, pocolimporta, pues con este nombre no le fignifica mas que vna intima coexistencia de la substancia Divina en razon de principio elevante, con la substancia humana en razon de principio elevado; y desta manera entendido este termino, no tiene inconveniente.

12. Preg Si entonces Dios, y el alma hazen vn principio total, y adequado, como de

dos principios parciales? Resp. Respondo, que no componen entre si en razon de principio y fino que D os es primer principio rotal, y el alma es princi-1] Pio, o causa segunda total con las gragias y que tiene yassi no componen, suo que se subordinan entre fi.

1 3 Preg. Què diferencia ay entre la contem placion Mystica, y Escolastica?

Re/p. La Escolastica es pura especulación, y conocimiento de verdades Divinas. La Mystica, es vn acto compuesto de Fèviua VCaridad encedida La Escolastica, esper fecció del entendimiento. La Missica per ficiona al encendimiento, y à la voluntad.

14. Preg. Si es bien aconsejar à todos, sin dife rencia de personas, que se dèn à la con-

templacion, y la procuren?

Re/p. Es muy mal echo el tal conse jo. Lo primero, por ser esta gracia masinfusa, que acquisica; y como las gracias gratis datas infulas no fon para todos, ni tampoco todos las deben procurar. Lo segundo, porq ay algunos de la vida mixta ta imprudentes, que en recibiendo algun grado de la contemplacion, luego se ensadan con su propria vocacion, anteponiendo el amor de la fole dad à la obligacion de la fraterna caridad, repudiando la laboriosa lia del trato del proximo, por los amores de la hermola Raquel de la contemplacion. Eftos ignoran, que la Oracion, fuavidad, y elui

contemplacion, que impiden las obligaciones del instituto que el homore professa, mas tienen de ilusion, que de Oracion.

15. Preg. Porquè los malos naturales, que tienen terribles, y vehementes passiones, suelen ser incapazes de lo mas suave, y su-

bido de la contemplacion?

Resp. Estos bien pueden ser mas santos, y mas amigos de Dios, que muchos contemplativos; pero de ordinario como son tan contumazes, sobervios, è iracundos, y destemplados en muchas acciones: natural tan desbaratado, no suele ser capaz de la contemplacion insusa, que tiene tanta suavidad, paz; reposo, mansedumbre, y otras qualidades muy desemejantes à la destemplada capacidad del sujeto.

16. Preg. Si la contemplacion es siempre Don infuso, è tiene algo de lo acquisito?

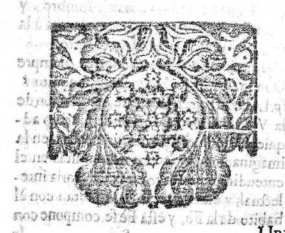
Resp. La larga, y perseverante meditacion de la Vida, Passion, y Muerte de Christo adquiere muchas especies impressas en la imaginación, y muchas acquisitas en el entendimiento: digo en la memoria intelectual; y estas especies si se juntan con el habito de la Fè, y esta Fè se compone con

Sa

270 Practica de la

la Caridad encendida, se dirà esta contemplacion acquissa; pero lo ordinario, ay alguna intusion de gracia superior en la contemplacion realçada; y lo masordinario, es ser ella gracia intuia, y compuesta de viveza añadida à la Fè, y de nuevo servor añadido al habito de la Caridad. Con todo esto sus especies de cosas Divinas, presuponiendo la Fè infusa, y la gracia actual intusa, pueden

fer acquifiras por la meditación; las meditación; las quales voidas con la Fe, y Caridad de hazen contema plación.



LIBRO SEPTIMO.

Del Magisterio espiritua.

#### CAPITYLO PRIMERO.

De la importancia del Magisterio espiritual, y de la cuenta de la conciencia.

\*\* \* \*E mil perforas que llama Dios à la \* perfeccion , à penas correipon-\*\* \* den diez;yde cien personas que llama Dios à la contemplacion, faltan las noven ta y nueve: por lo qual digo, que son muchos los llamados, pero muy pocos los escogidos. Y fuera de tener este negocio en si tan gran des dificultades, y tan insuperables à nuestra flaqueza, vna de las causas principales es la falia, que ay de Maestros espirituales (desdichadas de las Comunidades à donde faltan estos Maestros, ò si los ay, no los estiman, ni conocen) los quales, despues de la gracia Divina, son los Pilotos, que guian las almas por este mar incognito de la vida espiritual. Y si ninguna Sciencia, ni Arte, por mecanica que sea, se puede aprender bien sin Maestro que la enseñe; mucho menos se podrà apren-S 3 der

DO.

72

derbien esta altissima sapiencia de la perfeccion Evangelica, à donde ay misterios can profundos, visiones, y revelaciones can ambiguas, raptos, y excasis, que pueden provenir de Dios, è del demonio : à donde las virtudes morales declinando del medio por excesso, v recesso, pueden ser vicios: à donde la triaca de la Oracion se puede convertir en veneno de perdicion : à donde las visiones pueden ser ilusiones: à donde vna alma puede crabajar mucho y ganar poco. Por lo qual tengo por cola (moralmente) impossible, que sin milagro, ò sin Maestro pueda vna alma caminar largos años por lo mas subido, y remontado de la vida espiritual, sin que se pierda; y quanto es Dios enemigo de milagros no necessarios, canto es amigo, que los que tratan de espiritu tengan va Padre espiritual, en cuyas manos refignen, y renuncien todas sus acciones, quereres, y plazeres, sin fiarle de si en lo poco, ni en lo mucho. Y como en la Iglesia Triunfante, vnos Angeles enleñan à otros; affi gusta mucho Dios, que en la Iglesia Militante vnos hombres ensenenà otros, sin que le pidan el Magisterio milagroso de Angeles.

Con

Con ser vn Maestro espiritual tan necessario para las Comunidades, que tratan de espiritu, à penas se halla alguno, que sea qual conviene; v no me espanto, que de lo muy precioso siempre ay muy poco en todos los generos, Pero fiel Maestro quiere hazer bien la oficio, debe en primer lugar ganarle el corazon al discipulo; y este ganado, en la cuenta de la conciencia, ò en confession sabrà dèl sodo lo bueno, ò lo malo que suviere en sualma: pero si entonces el Maestro se pone muy severo, grave, y autorizado en el semblance, y en las palabras: si muestra que se escandaliza con los defectos, que le descubre el discipulo: si le rine con ira, ò con mal modo: si haze poco caso de lo que le dize bueno; esincreible el daño que le harà, por que en lugar de amor le cobra temor: y como el amor todo lo descubre, assi el temor todo lo encubre; con lo qual nunca darà euenta cabal de su conciencia.

Pero si el Maestro es blando, llano, y apacible: si apoca las faltas: si alaba con moderacion aquellas pocas virtudes, que ledescubre: si muestra que estima aquella poca Oracion, que le declara el discipulo que tiene: si le

VA.O

modera con amor las penicencias, vavunos: file direce y da algunas colas, que remedien fus corporales necessidades, y espirimales congoxas, con effe trato blando, vamorofo de padre, y con las entrañas de una piadofa madre en que rer regalarle en lo temporal, y espritoal, le ganara el corazon, y le enamorara de Dios: este, ganado, y enamorado de Dios, harà el difcipulo tantas penitencias, y mortificaciones, que ferà menester ponerle antes freno, que espuela. Y como los Maese tros austeros, severos, rigidos, y que exhortan mucho à penicencias, y mordificaciones, que esto es si natural, crian vnos discipulos de compostura fingida, llenos de temor, con mas ceremonias exteriores ( como pajes de Pau lacio) que no con virtudes interiores ; affi el Mrestro espiritual, manso, apacible, y cortès, criavilos discipulos humildes, llanos, fervorofos, vapacibles. Los Maestros austeros enfenan me jor h virtud, que la perfeccion de ella Para la virrod, muchas vezes bueno es el tercor spero para la perfección, mas valo

vos, y aquel cria hijos de

### CAPITYLO LIL LA LOUR PARTE CONTRACTOR CONTRA

En què consiste el Mazisterio espiritual, y et.

Don de la discrecion de los espiritus.

LMagisterio espiritual, y el Donde la discrecion de espiritu, por la mayor parte es Don infulo, y cierta especie de luz preferica, con que se conoce lo mas escondido del espiritu. Tiene dos partes, la vna trata de los principios vniversales del buen, y mal espiritu; y se llama sapiencia, que es conocimiento superior, por causas altissimas; vesta parte es especulativa, y pertenece al entendimiento verdadero. La otra parte es practica, y percenece al juyzio maduro, y fossegado, que juzga con madurez entre lo bueno, y lo malo, y entre bueno, y me jor. Esta parte trata de los particulares espiritus juzgando fi fon buenos, ò melos, y entre los buenos qual es me jor, v mas feguro; fupeniendo este junzio practico de los particulares, fuficiente conocimiento especulativo de los universalusabilta luz esiona gracia gratis dara, no folamente para conocer los espiritus, y penerrar con vna vista lo mas secreto de ellos, fino para encaminarlos, y de malos hacoxos zerlos

zerlos buenos, y de buenos mejores, y de virtuosos hazerlos perfectos; y siendo perfectos, conservarlos con humildad, y aumentarlos con caridad; en cuyo aumento, y crecimiento consiste el auméto de los espiritus.

Lo primero, esta luz Magistral entendiendo mucho habla poco: enseña mas con el exemplo, que con la palabra: dissimula quando conviene, y fabe sufrir las criacuras co sus malas condiciones, relabios, y defectos naturales. Lo segundo, sin serel Maestro voluntariofo, cabezudo, ni amigo de su parecer, le inclina à seguir el parecer ageno, y mas si es de viejos experimentados; si no fuere en las cofas, que la milma razon, ò necessidad le obliga à lo contrario. Lo tercero, enseñe el Maestro como ha de anteponer el sin, veil al medio dificultofo. Lo quarto, le enseña como ha de mezclar mucho amor con poco rigor; porque en materias de espiritu, el rigor ha de fer como la falça, de quien no ha, de viar, sino en quanto ayuda con remplança à la buena execucion. Lo quinto, enseña como ha de condescender à vezes con el flaco el regalo corporal licito, y con el niño en las ninerias; que como fon estos mancos, y

COXOS

coxos en la vida espiritual, no pueden à vezes caminar sin las muletas de algun descanfo temporal. Lo fexto, descubre los grandes provechos espirituales, que ay en la abnegacion de la propia voluntad : y que la gente espiritual voluntariosa, trabaja mucho, y medra poco en espiritu, y santidad; porque si las obras buenas voluntariofas merecer comoseis, las mismas obras hechas por la voluntad Divina, explicada por el Padre espiritual, valdrian como veinte, y assi pierden lo que và de seis à veince. Lo septimo, haze que el buen Maestro sea amigo, que todos acudan a las obligaciones del estado en que Dios puso a cada vno, sin que la devocion, ni la Oracion sean capas para faltar a la obligacion; inclinando a todos à algun grado de penitécia, que no impida las obras de mayor obligacion, por ser la penitencia la escoba de la conciencia. Finalmente descubre, como el mas virtuofo es el mas fanto, y no el mas favorecido, si no es que sea juntamente mas virtuoso, Esta luz practica alumbra mucho al enrendimiento, calienta la voluntad, guia, v govierna las acciones proprias, y agenas, peneura los coraçones, descubre los secretos.

-113

endereza los afectos, remedia los defectos, pega fuego, devocion, y espiriru al corazon bien dispuesto: al discipulo en lo publico se encubre, en lo secreto se descubre en los varios, raros, y admirables efectos que causa.

### CAPITYLO

Las partes naturales y sobrenaturales quedebe tener on buen Maestro espiritual.

Odo lo que es muy precioso suele ser poco, raro, y admirable; y como el Magisterio espiritual, que no tan solamente enseña la virtud, sino tambien lo mas supremo de la perfeccion, es cosa preciolissima, es fuerça que sea rarissima. Y entre centenares de personas, que tratan de Oracion, y son Maestros de virtud, à penasse hallasa ano que sea perfecto, y cabal Maestro de la perfeccioniel qual en la edad, debe fer maduro; à lo menos debe tener la madurez competente en el juyzio, maduro en el entedinaiento: debe fer muy perspicaz, en la condicion noble, blanda, y amorola; antes manso, y sufrido, que brioso, y magnanimo: en el trato llano: en las cortefias cumplido, y no uperfluo: socorrido en las necessidades, y muy

muy ganador de voluntades.

En lo acquisito conviene mucho, que sea buen Theologo, hombre de mucha sciencia, y larga experiencia, que suelen ser como el padre, y la madre desta Celestial sapiécia: debe saber què es gracia, en què consiste, para distinguir los movimientos vitales buenos de la naturaleza, y de la gracia; y para si encontrare con revelaciones dogmaticas, y doctrinales, saber regularlas con buena Théologia, con la Escritura, y con la doctrina de los Santos Padres, y costumbres de la Iglessa.

En lo sobrenatural suelen ser los rates muy santos, y muy amigos de Dios, con mucha larga, y muy regalada Oracion; los quales faben por experiencia propria, y agena, en què confiste lo mas alto, y delicado de la vida espiritual. Estos experimentaron en si lo mas amargo del delamparo, le mas suave de la contemplacion, y susentradas, y salidas mas fecretas, y escondidas: faben por experiencia què es voion, revelacion, extasis, y raptos: sus palabras tienen vna virtud practica, que consuela las almas assigidas, alegra à las tristes, anima à las publas, y adelanta à las aprovechadas: su memoria consuela à los discipulos,

los, y con algunos dellos affiften en espiritu. cuya assistencia, y presencia los anima, y con fuela mucho. Estos en lo incerior lon singularissimos, y muy Divinos para co Dios, pero en lo exterior tienen vn tratollano, comun, y apacible:no se hazen dueños, sino dispensadores de la gracia que tienen : son como causas vniversales que se acomodan conforme han menester su virtud las causas particulares, con quienes concurren. Con el Cavallero fon corresanos, con el docto disputan, con el Prelado goviernan, y con el niño fe acomodan : no tratan con el virtuolo mediocre, puntos realçados de perfeccion, por no hazerle daño: contentafe con poca virtud en los de poca capacidad, y conforme al Don, que Dios dà à cada vno, le guia por sus caminos. Estos tienen ternissimo amor con la Humanidad de Iesu Christo, cuya continua preiencia los trae honestos, modestos, y callados: si no son muy prudentes, seràn muy

perfeguidos de los carnales, à los quales tratan poco, y de lexos.

<sup>.</sup> La das : for mom the control a los distripue

pro-

## propria financea. A cuba fides Dias paenes alemans in .VI. O. VITIPAD menuscasa

Adventencias para un Maestro de espirien.

O primero se advierta, que la virtud
que consiste en cumplir bien con la
obligación Divina, y humana, es el
fundamento de roda persección; y a donde
ay poca virtud, no puede aver mucha persección. Por lo qual su primer cuyda do debe ser
en primer lugar, que sea el alma virtuosa, cúpliendo con su obligación; y despues, que
procure por este camino real, y seguro caminar à lo mas alto, y subido de toda la persec-

Lo segundo, las virtudes morales, que se ordenan a governar bien las acciones humanas, de tal manera consisté en medio, que si declinan a algun estremo se vician; v.g. la demasiada humildad es vileza: el demasiado fervor espiritual, se haze va suror breve; è imprudente: la penitécia si es muy exterior, y plausible, se haze jactancia: la demasiada devocion, ciega la Oracion; y assi los muy devotos, son muy atrevidos, no temenà vezes los males de pena, y menosprecian los males de culpa, sin temer como devieran su

· III.

propria flaqueza. A estos dexa Dios caer en algunas imperfecciones, para que remedie en ellos la compuncion, y la humildad, lo que echò à perder la presuncion, y la vanidad, que es el vicio inseparable de los muy devotos principiantes.

Lo tercero, haga mucho caso de la Oracion vocal; y si en alguna Comunidad Religiofa, à donde ay Oracion mental por regla, y obligacion, se hallare alguno muy inepro para la Oracion mental, apliquenle à rezar fu Rosario, v otras Oraciones, y devociones faciles, en el tiempo que los otros estuvieren en Oracion mental; porque mas vale alguna, que ninguna Oracion.

Loquarto, acomodele el Maestro à la mucha, ò poca Oracion del discipulo, v en ella le procure alumbrar, y adelantar. Si el discipulo halla jugo, gusto, y gana en meditar los Novissimos , avadele mucho por esse camino. Si el discipulo se hallare bien con meditar la Vida, Pattion, Virtudes, y Muerte de Christo N. Señor, ayudele mucho en este par ncular, y vavale pegando amor, y estimacion defta Santiffina Hamanidad, que esta hase do la mina à donde enriquecen todos los SanSantos, y no meta a nadie en contemplacion, que esta gracia de arriba viene, y la dara Dios

como, vquando fuere lervido.

Lo quinto, aunque el Maestro en las platicas publicas pida siempre en comun a todos suma perfeccion, suma Oracion, y suma penirencia; lo supremo de la obediencia, en particular ha de consentarse, aunque no quiera, con virtud muy mediocre, y ordinaria, so pena de perderlo todo: porque si al staco le piden una perfeccion à su parecer impossible, y la poca perseccion que el tiene en los ojos del Maestro, es contemptible; de virtuoso mediocre se harà vicioso solapados y encubierto.

Losexto, no piense el Maestro, que este negogocio de la perseccion Evangelica es negocio repentino, que pide mucha priesta; pues
la perseccion repentina no está lexos de su
ruina, y en dandole mucha priesta se suele
tardar mas; pues vna carrera veloz, y vehemente, en vn camino largo, y cuesta arriba,
mas sirve a la detencion, que no à la conse-

cucion del fin que se prerende...

Lo septimo, la voluntad propria es el veneno de la perfeccion, y los virtuosos voluntariosos trabajan mucho, y merecen poco, y las obras que ofrecen à Dios son como piedras ordinarias; pero los perfectos, que abniegan su propria voluntad en manos del Supérior, y la ofrecen a Dios, cada obra que ofrecen a Dios es como vn diamante pequeño en la quantidad, y muy grande en la qualidad: quanto vno sube a la perfeccion, tanto interiormente le mueve Dios à la abnegacion. Perfecto, y voluntarioso, no puede ser.

Lo octavo, la perfeccion propria, y la virtud agena sufren violencia, y quanto vno se violenta, assimismo tanto mas perfecto sucle ser; pero la perfeccion agena, es como vn delicado vidrio, que con la suerça, y violencia falta, y se quiebra, y pierde: y con el regalo crece el temor, y el rigor, que son el padrastro, y la madrastra de la perfeccion agena; pero la benevolencia, y amor son su padre, y madre, que la engendran, crian, y suje-

tan. Ganese el corazon, y enamorenle

de Dios, que desta manera se hazen persectos.



### CAPITVLO V.

En que confiste la capacidad natural, y sobrenatural para la perfeccion.

S perdimiento de tiempo trabajar mu - cho en materia de espiritu, y perfeccion con personas incapazes, como los hombres de mal entendimiento, de mal juvzio, y de mal natural, cuvas passiones son tan frequentes, como vehementes, con las quales muy a menudo se les ciega la razon. Estos à vezes no haran poco en guardar la Ley de Dios, y en cumplir con las obligaciones del estado que professan Suelen ser enemigos muy opuestos de los espirituales, pues con lu compostura, y modestia acusan callando las acciones desembuelcas, y modo aleglarado de vivir de que estos le precian. Estosson la destrnicion de una familia Religiolaspues siendo muy incapazes de todo lo bueno, son capacissimos de mucho malo.

La capacidad natural, que se pide para vn grado heroyco de la perfeccion, consiste lo primero en vn buen entendimiento, mas repolado, y verdadero, que habil, y sutil, y

T 2

colerico: que los muy agudos fuelen fer noveleros, hablan mejor de la virtud, y perfeccion de lo que obran Lo fegundo, en vibue. no, maduto, y fazonado juyzio; que si fuere malo, jamàs harà cola buena. Lo tercero, en vn buen natural, facil, docil, apacible, cortefano, y amable, à quien el bien naturalmente agrada, y el malle dà en roftro; que si el patural protervo, contumaz, è inconstante, es malinclinado, y tobervio, no harà poco en vencerle à si milmo, y con guardar la Ley de Dios, haze mucho en complie con las obligaciones de su estado. Lo quarto, en no ser viles, ni mal inclinados en las costumbres, y refabios,por esto la nobleza aforrada en hus mildad, es muy capaz de toda santidad. Lo quinto, en vn natural llano, amigo de la verdad, enemigo de todo doblez, fruncimiento, mentivas, y maldad; que la gente arrebefada, vitraydora, de ordinario tienen maleada la intencion, que norles dexa caminarbien à la perfeccion. Lo fexto, edad competente sin que sean muy niños, ni muy vie jos:por esto es muy lindoriempo començar la perfeccion en la juventud, y adolescencia, antes que se arrayquen los habitos viciosos del siglo, y anres :03

antes que crezcan, y prevalescan con demasia las passiones; que entonces ay fuerça para la penitencia, pureza para la conciencia, valor para tolerar con paciencia, y muy gran. de docilidad para acudir bien, y prempta. mente à la obediencia.

La capacidad sobrenatural consiste en la quantidad, y qualidad de la primera vocació, que suele ser como el dote con que vn padre pone en estado su hija, de quien depende de ordinario vivir rica, ò pobre toda su vida.

Lo segundo mirar, què inspiraciones, y pios afectos mas à menudo reynan en fu alma; que son estos como el pulso, que indican à què grado de perfeccion le dispone, y le llama Dios, por ser la semilla de la lantidad. Lo tercero, mirar à què virtudes mas se inclina, y quales fon mas symbolicas con su natural inclinacion. Lo quarto, què Don de Oracion tiene, y què grado della le comunica el Senor. Lo quinto ver, què gana, gusto, y aplicacion tiene à las cosas espirituales, y què materias pias mas le llevan tras si. Lo sexto, qual es la intencion, que mas à menudo reyna en sus obras. Lo septimo, que desseus tiene de la perfeccion, y como estima su vocació. Todas estas

-200

estas cosas se sabran en la cuenta de la conclencia, v conforme fuere la capacidad vavale el Maestro llenando con mucha, ò poca perfeccion, y fantidad; que si en vn cantaro de voa arroba le quieren echar veinte, se perderàn, y apenas se lograrà una sola arroba:y como la fantidad se acomoda a la capacidad natural, en los niños la vemos aniñada, en los bobos vemos vna fantidad fimple, en los Imprudentes vemos vna fantidad como impertinente. La santidad en las mugeres, es honesta, recogida, vergoncosa, y retirada: en los mozos, es briofa, y valiente : en los vielos, venerable, repofada, prudente, y muy experimentada. Por lo qual digo, que importa mucho para fer vn fanto bueno, v grande, recibir de Dios va natural bueno, v grande en el entendimiento, juyzio, discrecion, lerras, y otros talentos, en las quales la santidad descuella mucho.

#### CAPITYLO VI.

De los temperamentes naturales del cuerpo.

L alma mientras informa el cuerpo, depende de los organos, y temperamentos er reporeos, como de instrumentos, y disposiciones para producir las

operaciones corpareas, y vitales, quales fon ver oir, andar, hablar, &c. por lo qual laspaf. frones del alma fon symbolos con los humores del cuerpo. La ira es passion del alma, la colera es qualidad seca, y caliente del cuerpo. Quando la passion de la ira anima la hiel, y desparrama grande cantidad de colera por las venas, y el corazon acude con espiricus vitales refinados con colera; entonces fe muestra el hombre sumamente iracundo. y si passa del termino devido, se haze furioso; pero la ira moderada, ayudada de moderada colera, es principio de magnanimidad, conftancia, valor, y fortaleza; y no ay empressa grande, que fin colera en lo natural se pueda començar, ò acabar.

Si vo colerico es santo, y trata con perseverancia de perfeccion, y humildad, es conftance en las penitencias, en las mortificaciones es valerolo, en las obras heroycas es magnanimo, perlevera en la oracion, y en la obediencia es promptospero si vna persona colerica declina a estremo del vicio, se haze contumaz, proterbo, è incorregible: mas quiere morir, que humillarle : es porfiado, y cabezudo: aunque le castiguen en cubre

los vicios; pero no los enmienda.

A la pureza q es passion delalma, corresponde la flema, que es humor del cuerpo. humido, y frio. Los flematicos son de condicion grave, y reposada. son tardios en sus acciones : si llegan à ser grandes , es en la que nace de la prudencia, y no en la sapiecia, que naze de la sciencia Estos suclen teber mejor juvzio, que entendimiento. Los que vienen a fer repolados, y flematicos con la vejez, v tiempo, si fueron colericos en la mocedad, quedales grande prudencia por larga experiencia de los negocios muy graves que manexaron; pero fi fon flemacieos en la mocedad, yedad varonil, fuclenfor grandes tontos, llanos, faciles, y de muy corto entendimiento, y de menos capacidad, ni para las letras, ni para la fantidad.

La tristeza, es prísion del alma, y la melácolia eshumor del cuerpo que le corresponde. Ay des generos de hombres melancolicos; los vuos son melancolicos, colericos, y adustos esta melancolia se haze de las hezes de la sangre, y assi es terrestre, negra, fria, y densada qual si se enciende con la colera, y predomina, haze à los hombres locos, firiosos. fos, traydores, arrevidos, vengativos, crueles, y sumamente mal inclinados. Estos, sidán en tener Oracion mental, son ilusos, duros de juyzio, y de condicion: quitenles con tiem po la Oracion, y si no se bolverán locos con sus revelaciones.

Ay otra melancolia, que se haze de la flor de la fangre, y esta es menos terrestre, con me nos frio, y mas calor, tiene en si algunos espiritus sanguineos, que le haze docil, blando, y ligero. Esta melancolia causa vna trist. teza moderada, reposo en las acciones, profundidad en el dilcurso, peso, y madurez en el juvzio. No av hombre grande, prudente, y fabio, que no renga algo desta melancolia. Los que fueron coleriers en la juventud, en la vejez tienen esta melancolia. Los que tienen este humor, fon buenos para governar, grandes Confejeros, profundos Letrados; y si dan en ser espiricuales, son buenos para Maestros de espiricu , por ser de ordinario prudences y difereros.

Los colericos languineos, son de lindo tem peramento en la niñez, y en la mocedad, por predominar la humedad de la sangre. Suelen ser rardos en el entender, hasta que se

refi-

refina, y sube de punto la sangre en la sequedad de la colera entonces suelen ser agudos, habiles, amables, y muy conversables: fon muy inclinados a la sensualidad : apetecen demassadamente el regalo: repugnan gran. demente con las virtudes penales; y facilmen re se acomodan a la obediencia, leccion espiritual, y a la Oracion. Si el Maestro les lleva por el camino symbolo con su natural, caminan mucho, y congrande presteza en el servicio Divino. Son inconstantes en lo bueno, y en lo malo. Estos, guardados, se hazen siervos de Dios; dexandoles sobre su palabra: si son mozos, y manoseados de Seglares, se pierden: sus muy ordinarios vicios, son amistades particulares, regalos, y poca pureza; guardados, se hazen Santos.

### CAPITVLO VII.

Como se deven ayudar los principiantes.

Os principiantes comunmente son timidos, ignorantes, è inconstantes en A lo bueno, y en lo malo. Si tienen devocion sensible, son atrevidos en las penitencias: si son regalados en la Oracion, se les ofrece luego que son santos: si exercitan vir-

tudes

tudes exteriores de penicencias, o mortificaciones plaufibles, fon vanagloriofos. El buen Maestro alumbre sus ignorancias con muchas platicas espiricuales: ani neles mucho a la perseverancia en su vocacion, que sean constantes en las virtudes proprias de su el. tado: pongalos el Maestro en el passo de las penitécias moderadas, un q pierdan la falud, y se hagan regalones convalecientes:impongales vna compostura llana de sus sentidos, fin consentir melindres, ni francimientos, hipocrolias, ni compolturas afectadas. Sean remplados en el comer, y pobres en el vestir: lean leció espiricual, rezen el Rosario, y otras devociones faciles: frequenten los Sacrametos,ganen Indulgencias, visiten a menudo el SS. Sacramento: acudan muchas vezes à el Padre espiritual, à quien deben dar cueta por menudo de todo lo bueno, y malo de fú conciencia. Tengan bien repartido, y distribuido el tiempo, y en cada hora exercicio de diferentes virtudes, de barrer, fregar, leer, rezar, y orar;porque la variedad misma alivia grandemente el tedio, y fastidio, que obra la pobre naturaleza; que con el continuo exercicio de las virtudes se fatiga, rinde, y affige.

Ha

Ha menester el principiante interpolados descansos temporales para llevar adelante el continuo exercicio espiritual: ayadias en la semana, y horas algunos dias diputadas para

este alivio, fin el qual se puede perder.

Repare el Maestro, que propositos tiene mas a menudo, y ayudele à que los ponga por obra. Advierta, que virtudes son mas symbolas co sunatural, y exercitele en ellas: mire que idolillo tiene en su pecho, ò que passionsilla mas predominante tiene, y se la vaya quitando, no de golpe, sino poco a poco. No sea amigo de mortificaciones de por fuerça; ni el Maestro consienta invenciones ridiculas, ni trages agenos de instituto: quitele los objectos, libros, conversaciones, y compañias, que le pueden entibiar. No trate a menudo de gracias gratisdatas superiores a su estado, como son raptos, extass, visiones, revelaciones, contemplaciones, por ser peligroso el apetito de estas cosas en gente principiante Y si alguno recibiere alguna gracia destas por privilegio, vayale ayudandoel Macstro, y fundandole en solida humildad. Trateles mucho el Maestro de la humildad, pobreza, paciencia, pureza, obediencia,

abne«

Theologia Mystica.

abnegacion, vnion, y fraterna caridad: aficioneles mucho la voluntad a estas virtudes morales, y a la Oracion mental, guiandole a cada vno por donde Dios le lleva. Procure mucho la perfeccion regular, que consiste en la guarda de las reglas, è instituto; que la perfeccion personal poco a poco se alcança.

# CAPITVLO VIII.

Como se deven ayudar los aprovechados.

L'exercicio de las virtudes folidas, v macizas de Humildad, Paciencia, Caf duidad, Obediencia, Abnegacion, Fè, Esperança, y Caridad, es el jundamento de toda la vida espiritual, y comun a principiantes, proficientes, y perfectos pero el modo de exercitar estas virtudes; es muy diferente en cada estado. El principiante exercita la paciencia en lufrir vna niñeria el proficiente, y aprovechado la exercita en sufrir vna sinrazon; pero el perfedo la exercita en sufrir vn testimonio en materia grave de henra, ò doctrina, ò costumbres: conque es vna misma la virtud que se exercita, pero es muy diferente el modo. El principiante tiene Ora cion mental de meditació: el aprovechado la

abar

tiene

tiene deafecto: el perfecto la tiene de vnion.

El Maestro discreto exhorte mucho a estos aprovechados, que no dexen la penitencia, por ser la escoba que barre la conciencia que no se descuyden en la mortificación de las passiones, por ser la virima disposición, con la qual vinculò Dios (moralmente hablando) lo suave, y regalado de la Oración mental: que hagan mas caso de la obediencia, que de la penitencia, dexando la penitencia quado lo mandare la obediencia: que antepongan la Caridad à la Oración; porque dexando a Dios por Dios, se halla despues con mayor grandeza, gusto, y suavidad en la Oració.

Procure aficienar à todos à la Santissima Humanidad de Christo N. Señor, para que meditado à menudo su Vida, Passion, y Muerte, se despierte en las almas una grande hambre, y sed para imitar aquellas virtudes. O jalà entendiessen de veras los Maestros la importancia deste punto, y lo enseñassen, y apoyassen, è inculcassen muchas vezes à sus discipulos. Entrar por otra parte en la vida espiritual, y no por esta puerra, es entrar por las bardas como ladron no llamado. Estos aprovechados, deben procurar tener la intencion resta

recta en las virtudes exteriores de la vida activa, como en las Cathedras, escrivir libros, predicar, confessar, y en las Missiones, y caminos: su vida suele ser muy exemplar; porque de la interior presencia, que melen tener de la Humanidad de Christo N. Señor, de ordinario tienen vna exterior compostura en el semblante, y grande recaro en sus acciones, y palabras, para no escandalizar, sino edificar à todos. Estos aprovechados, quanto mas van adelante en la Oracion, y fe les và pegando el corazon à Dios, y à las cosas Divinas; tanto mas se les và despegando el corazon, y el afecto de las colas terrenas, se privan de las curiosidades, y cosas superfluas, que en orro tiempo le lleban el corazon, y les dà en cara el passatiempo, la comida, y el regalo, que en otro tiempo aperecian: demanera, que quanto se llegan al Criador, tanto le apartan de la criatura.

### CAPITYLO IX.

Como se deben ayudar los perfectos.

Vpongo que los perfectos tienen virtudes solidas, mazizas, y heroycas: los quales no se ayudan tanto enseñandoles lo que deben hazer, pues esto saben ellos

muy bien; quanto acompañandoles en los caminos exquisitos, y muy folizarios, por donde Dios los lleva. Que vna periona espiritual, que anda por camino muy lecreto, y lolitario del desamparo de la contemplacion. experimentando en sicolas raras, y admirables; la foledad de aquel camino incognito le espanta, y dessea surpamente compañía de otra persona espiritual, que le entienda, a quien pueda comunicar lo bueno, y lo malo de su conciencia : que las cosas espiricuales no comunicadas, ahogan grandemente el alma, y aunque tean buenas, tolo el no comunicarlas tracel alma ahogada, trifte, y medrofa: y si halla quien le encienda, con solo comunicarlas descansa el corazon, y le assegura; y mas si el Maestro es persona santa, que entiende bien estos caminos secretos, que entonces es inexplicable el gozo que el alma recibe y la feguridad alegria, y defahogo con que camina dezir à vezes, que el caminores bueno por donde và, esto lolo basta a consolar la triste alma. що евроо V

De estos espirituales av dos generos; los vnos fon devocos favorecidos, y muy regalados; los otrosfon triftes, fecos, defampara-FUEL

rados.

rados, y muy ciegos. Los primeros se consuelan con oirlos, aprobarlos, y assegurarles su camino: de quando en quando assegurarlos en la humildad del proprio conocimiento, o quebrantarles la voluntad en algunas colas de su gusto.

Pero los que estan cristes, defabridos, obla curos tentados fin laz, fin Oracion, fin confuelo, defmavados, y tediolos, muy de orra manera se avudan, con palabras blandas , 🗸 amorofas, con obras de padre, ventrafias de madre llorando muy de veras con ellos A puede fer diziend les que cienen mucha razon, v que es muy pelada la Cruz que cargans pero que viene de la matio de Dios, que de essa maneaa trato el Padre Eterno a su Philo, por el grande amor que le tenia. Nunca le eche la culpa de lo que padece, ni diga, que es pena de sus pecados; antes se ha de reducir rodo a vna prueba amorofa de Dios. Ha-gase el Maestro vn piadoso Simon Ciriteo, que ayude a cargar esta Cruz. Estos son muy fantos, y tras este delamparo les suele comu. nicar Dios yn altissimo grado de la contema placion suave: grande servicio se haze a Dios en ayudar a eftos, y es obra muy meritoria. De los fiete vicios Capitales, que se ballan en varones espirituales, que tienen Oracion.

Nere los varones espirituales, que traan de Oracion ay algunos, que convierten el veneno en triaca, y otros que convierten la triaca en ponçoña. Los espirituales humildes, entendidos, discretos, y recatados, que fian poco de si, y poniendo su confiança en Dios, acude al Padre espiritual, ò otro varon espiritual inferior, suelen convertir la ilusion del demonio, mediante la humiliacion, en vna alta Oracion; digo, haziendo escalon de la ilusion, para mejor tener Oracion: de las tentaciones, y batallas faca coronas, y victorias: con los favores fe hazen estos mas humildes; y conseragradecidos, y humildes, y muy desconfiados de si, coservan sin peligro en si las misericordias de Dios. Esta gente es discreta, y muy humilde,

Ay otros, que como vnos vasos muy inmundos corrompen en muy breve tiempo el mas precioso licor: estos assimismo convierten con el tiempo la Oracion en su perdicio n; los regalos, favores, revelaciones, y etras miscricordias, en mucha vanidad; y es

que

Theologia Myllica. que suelen caer en alguno de los vicios si-

guientes.

El primero, suele ser una Sobervia secreta, co que nos estimaraos, y nos tenemos por cola grande, con la hazienda agena, hurtando a Dies la honra, que es luya, y vistiendonos della. Estos con vergonçosas caidas buelven en fi,para que remedie la humildad, lo que echò a perder la vanidad.

El legundo, puede ser la Avaricia espiritual, q consiste en una sed infaciable de bienes espirituales, mirado nuestro interes, mas q el agrado Divino. Estos han menester purificar la intencion, v moderar la demassada aficion destos bienes, que los traen inquietos.

El tercero, Luxuria espiritual, y consiste en pegarle demafiadamente la naturaleza à la dulçura,y fuavidad, que halla en el medio, despegandose con esto el corazon del virimo fin, que es Dias. A estos les conviene mucho les falte presto la suavidad de la Oracion,para que no fe pierdan. A led a le la la reale sel

El quarto, es vna Gula espiritual, que con. siste en el demasiado aperito de lo mas sa\_ brolo de la Oracion. Esta es tentació de rega lones, y principiantes : con paladearles Dine adab

Practica de la 302 con la fequedad de la Oracion, se remedia efte vicio.

Elquinto, es la Pereza, y consiste en no querer dexar el ocio sabroso de la Oracion, por el negocio laboriolo de la obligacion.

Elfexto, es la Embidia, que consiste en vna tristeza de ver el bien ageno, con el mal proprio; cuyo remedio es ponertos ojos en los bienes agenos, paraimitarlos, y no parap entriflecerle: Appl and about obaryot let

El septimo, es vna Ira espiritual, que confiste en un zelo indiscreto. Este esproprio de hombres aufteros, è imprudentes, amigos de reformar vidas agenas, no mas fino por parecerles que les corre à ellos esta obligacion, por fer espirituales. Estos, y otros semejantes victos, paliados con nombres de virtudes, corren entre gente espiritual; los quales tienen poco remedio, fino es que fon muy hitmildes, y obedece mucho al Padre espiritual.

les falle preffe LIX v QLIVITIAD ciop, par De otros vicios, q se hallan en gente espiritual. Os carnales, que fienen poco de Dios, Propientan que es lo mismo ser espiris rual, que ser inculpable, à insensible; y alli dizen, que vna persona espiriqual no debe

Theologia My Rica,

debe tener, ni mostrar sentimiento en los agravios, ni en los pleytos, ni debe tener ira, ni impaciencia, ni alguna conmodidadi temporalicomo fino fuellen hombres, à quienes no pueden faltar defectos, con las quales como con Gabuleos, deben pelear. Tienen imperfeccio, escomo lastre del mucho oro de la perfeccion que tienen , y à penas tienen al-Iguna perfección moral, que no tenga lu com trapello en alguna imperfeccion naturalo aunia Oracion regalada fuele tener por lafr tre el defecto quotidiano : por lo qual pondre aquialganos defectos comunes à los efpiricuales, y à los carnales, los quales no le reparan en los carnales, por estar acompañados de muchos pecados inavores i pero como estàn solos ellos en los espirituales, luego de descubren, y son los siguientes. 1000, 200

asla imprudencia compañera intepa-Lanle de la mucha devocion fensible en los principiantes que como la devocion pallando à estremo se haze passion, que ciega la ra--zon; de ordinario los muy devotos ton muy imprudentes, y affi fon, ò nimios, ò muy ninosen fus acciones. vons siv ententions

Es la descortessa, v poca atencion, que

nace

2000

nace, vse origina de la imprudencia. Ay algunos con naturales tan rusticos, que en siendo espirituales devotos, se toman licencia
para vn trato descorcès, faltando en las cortestas devidas, reduziendo este vicio a vn espiritu mortificado, y menospreciador del
mundo; y es, que las mas vezes nace del natural rustico, y no del espiritu Divino, que es
muv discreto. Estos tienen al desaliño, y al
descuydo de las cosas que están a su cargo,
por alteza de espiritu, siendo esta baxeza de
matural.

Es zelo indiferero, con que los espirituales le quieren hazer reformadores de los carnales, aun que esto no les rocas cuya reformacion para en pleyros, ruidos, y discordias.

nas, con lo qual viven can aborrecidos; como

viven tambien menospreciados.

El

faltas agenas, con lo qual se inquieran à si, y
à los otros.

laridades exteriores, y plausibles, que son el ançuelo con que pescan la honra humana, como son, andar cuelli rotos, enslautar la voza lo devoto, ponerse melindrosos, hazer gestos, bolver los ojos en blanco, ser muy ceremoniaticos, y fruncidos hablar de Dios, sin lugar, tiempo, ni oportunidad, tratar mucho de revelaciones, extasis, y otras gracias superiores; con lo qual engañan los simples, y ellos escandalizan à los entendidos: los quales no hazen caso destos embusteros ceremoniaticos.

las mas vezes es zelo de la honra de Dios, y es que zela su propria honra. El espiritual slematico piensa, que su sorna es gravedad, reposo, y magestad; y no es sino vua pereza uatural, con que haze su gusto, cansando à todos con su slema.

9 El espiritual fingido, y malicioso pienfa, que su doblez es prudencia, y no es las mas vezes, sino vna refinada malicia, que haze

Practica de la 306 mucho daño a si y a utros Finalmente como no for Angeles, fine hombres, en estos, v otros femejantes defectos traen la infignia de fa miferia, y flaqueza, de la sella Marida les exten res, y plaufibles, que fon el aperelo coliX. OLYTIPAD na humana, Aphori mos para los Maestros espirituales. L Magisterio espirituales Don muy preciofo, que haze mucho en lo secreto, ven la publica està aciosa. - Brazil Sea el Maestro exemplar, si el discicho de revelaciones, estrimi ob selsolude Polani Si no le gana el corazon, no se enseña to y other of and alican a los entenciobalraque -30 apro Enamore de Dios el corazon, y le harà hombre de Oracion. mi if or Sifra mucho a los imperfectos, fi los v quiere hazer perfectos. Los an easy vam est -A 6 us Siel Maestro regala al fervoroso principi inte, èl le quitarà el regalo, y lerà muy polo, v magellad, v no es livo va survisido. -01 7 Goelmandar no fea Maestroimperiofo, si quiere que el discipulo sea oblequiolo. -11018 of Conformedhere la capacidad le deve et Maestro contentar, con mucha) à poca veice, fino vna refinada malicia .. babist mucho A V

9 Si se guia el discipulo conforme su vocacion, è inclinacion, presto subtra a algun grado de perfeccion, onog tras acon adab

nas razones, son hechizos Divinos, que roban los corazones. el reglomos sob este y

mida cruda en vn ellomago indigello.

mases lastimar que remediar lo hecho.

turbados pero si se muestra humano, cria en el discipulo yn espiritu manso, y llano.

Miestro prodencia; y quanto fuere el diseipulo temeroso sea el Maestro amoroso.

Padre, sea largo en las obras, y en el regalar sea madre.

16 Distinguir entre los movimientos de la gracia, y de la naturaleza, es de varones santos, que tienen grande pureza.

17 Sea liberal en dar dicencia para comulgar, si quiere en breve ver al discipulo

medrar.

18 Dèse licencia para la Comunion, con-

forme

forme fuere la disposicion.

debe aconsejar; pero dos vezes en la semana basta à el mas devoto Seglar.

y esta del comulgar se dexa à la discrecion.

lencia agena, mas tiene de apariencia, que de perfeccion verdadera.

22 La perfeccion muy adelantada, và muy mal encaminada; y si no se và poco à poco, corre riesgo de perderse todo.

2 3 La fantidad repentina està muy cerca de su ruina, pues ninguna cosa permanente tiene su crecimiento de repente.

24. Quien trata de guiar almas à la perfeccion, trate mucho este negocio con Dios en la Oracion.

cas satired to correles movimientos de la seconda de la se

LIBRO

## LIBRO OCTAVO.

Examen de espiritu.

## CAPITVLO PRIMERO.

Que es espiritu, y de quatroprincipales espiritus \* No de los principales oficios del \* Macstro cipiricual, es examinar, \* \* \* conocer todo genero de espiritus, para convertir los malos en buenos, para mejorar los mediocres, para realçar los perfectos, y para folidar las virtudes, que son el fundamento forçoso de la perfeccion, sin las quales no fera perfeccion, fino ilufion; y coma el espiritu es voa interior propension de el alma, que se puede encubrir con vn buen exterior ; y al rebes, vn espiritu bueno se puede tener por malo: por esto conviene mucho tratar de redogenero de espiritus, buenos, y malos, virtuofos, y viciofos, perfectos, è imperfectos, para que no se verre en cosa de tan grande importancia, como es el conocer los espiritus.

Espiritu, es voa interior propension del alma; si es à cosa buena, serà espiritu bueno en aquel genero; si es a cosa mala, serà espiritu malo. Va hombre que tiene propension à la Oracion, se dirà que tiene espiritu de Oracion: si a la penitencia, tiene espiritu de penitencia: si tiene inclinacion a pleytos, y contradicion, se dize que tiene espiritu de contradicion si se inclina al retiro, soledad, y pobreza, se dize que tiene espiritu de estas cosasivassi el que se inclina a la Oracion, com postura, modestia, si lencie, buen exemplo, habla, trata, y piensa de cosas espirituales, se dize va ron espirituale.

Blespiricu tiene dos partes. La primera, y masprincipal esla intencion, que es su subfcancia. La fegunda, es la execucion, que es como el accidente; ino es que la execucion fuere de obligacion, que entonces ferà muy substancial. Vn espiritu, que es bueno en la insencion, y en la execucion es imprudente, remisso, ò nimio, ò sube, ò baxa a algun estremosse dirà que substancialmente es buene. aunque accidentalmente sea malos im dente, dimperfecto. Al rebes, fia mala, de torcida intencion, aunque avil , mala, o ore; ore; baga milagros, e calmente malo, v accidentalmente en la ex-

rerior

terior apariencia, es can folamente bueno.

Dividefe el espirituenquatre espirituento o non de generales o nobación & tob

L primero, es el bueno de Dios. El fegun :
do, es el malo del demonio. El tercero, es el profano del mundo. El quarro, es el dell'
amor proprio, cuyo fin, y substancia es la como modidad propria.

El primer espiritu es bueno, v Divino, que con la gracia nos inelina a vivir bien, a holr, s y dexar los pecados, a frequentar los Sacramentos a cuydar mucho de nuestra falvació, y perfecció, poniendo los medios necessarios.

El segundo, es el espiritu malo, que nace del demonio: este espiritu quando està sin rebozo, inclina claramente à todo genero de pecado mortal, que se compadeze con el estado en que vno vive, como son jurar, memir, 8cc. Quando se encubre, teniendo la intenció mala, dà muestras de bondad en la exterior execucion, conforme al natural de cada vno: en el hipocrita es fruncido, en el vagamundo se haze caritativo con el proximo; y assi con especies, y con apariencias de bondad, procura encubrir su grande maldad.

El tercero, es el mundano espiritu, quado

està sin rebozo, es profano, vano, regalon, y ocioso; pero quando se quiere encubrir, y dar à entender, que es espiritu bueno, asecta humildades plausibles; èl mismo à vezes se vitupera, para que otros le alaben: està lleno de respetos humanos: haze mucho caso del què diran los hombres: es tibio, slaco, y remisso en las virtudes exteriores, espiritual, circunspecto, vigilante, para ganar credito en ellas, y todo es vanidad sin humildad.

El quarto, es el espiritu del amor proprio, que mira mucho por las conmodidades de la carne, y confiste en vna humana prudencia, que regula las acciones virtuosas con la conmodidad propria: en la Oracion inclina al modo mas facil, y suave: en la obediencia inclina à lo menos laborioso, y en la penitencia à lo menos penoso. Este espirira en los principiantes es Medico que previene achaques: en los proficientes, se dize discrecion, que préviene inconvenientes: en los perfectos, fe llama prudencia, que mira mucho lo que puede suceder; pero en reniendo la conmodidad propria por fin , ni es Medico, ni difcrecion, ni prudencia, sino espiricu de amor

P10-

Theologia Mystica. 31 3.

#### CAPITVLO II.

Varios generos de espiritus buenos, y virtuosos

A vida espiritual se divide en vida
virtuosa, y en vida persecta. La vir
a tuosa, es la que acude bien à sus obligaciones. La persecta, es la que a la obligacion añade la supererrogacion. Por esto en
primer sugar tratarèmos de los espiritus virtuosos, y luego de los espiritus persectos.

Todo espiriru bueno, y virtuoso se sunda en la guarda de la Ley de Dios, y assiel primer espiritu virtuoso, es el del buen Christiano, que guardando la Ley de Dios procura

cumplir con las obligaciones del estado.

El segundo, es el espiritu pio, que sobre la Christiandad añade la piedad, rezando, frequentado las Iglesias, Sermones, y Sacramentos: esta piedad Christiana es comun à todos los estados, y todos la deven procurar.

El tercer espiritu virtuoso, sobre la Christiandad anade Caridad con Dios, y con el proximo, dando limosnas, obrando las obras de misericordia espiritual, y corporal, leyendo, predicando, y confessando: este espiritu

Consti

VIE-

virtuolo lo es en si, y provechoso para el

proximo.

El quarto espiritu virtuoso, es de la perfecci n Evangelica enfanchada, que al principio fue espiriru de perteccion, y lo es segun so professionipero la flaqueza humana, y el tiempo lo reduxo en muchas personas parriculares, no en todas à vn elpiritu de mediocre virtud, a donde el regalo corporal le estima, v procura:a donde la ambieion je tolera: à donde la pobreza tiene licencias generales, que battao para la profession, y se copadezcan con muchas colas policidas:a dondese guarda la obediencia en algo, pero no en todo Destos los que son buenos, son grandes Santos : los que son malos, son pessimos; pero del mashermolo Angel se haze el mas feo demonio.

El quinto espiritu virtuoso, es el especulativo, que sabe, y habla bien de la alteza, y perfeccion de las virtudes pero quando llega la ocasion, no las sabe practicar: sabe en que consiste la paciencia, y quando le hazen vna sinrazon, es mal sufrido, è iracundo: sabe en que consiste la humildad, y no se sabe desender de la vanidad. Estos espiritus substancialmente T heologia Myflica.

mente son buenos, quanto a la intención; y accidentalmente son malos, quanto a la exe-

El sexto espiritu virtuoso, es de los que tienen algunas virtudes mezcladas con algunos vicios: son recogidos, y modestos, pero son por otra parte embidiosos, y zelosos impertinentes: son ayunadores, y por otra parte son murmuradores. En estos se ha de estimar lo bueno, y tolerar lo malo, mientras que el vicio no se passa a el ser moral de el pecado.

CAPITYLO III.

Varios e/piritus viciofos.

Vando vo contrario le junta có otro entrambos se vèn, y conocé mejor: y como mas abaxo tras los espiritus perfectos; hemos de poner los espiritus imperfectos; assi aora para que se conozcan mejor los espiritus virtuofos, quiero poner en este capitulo todos los espiritus principales viciosos.

Dexando a parte los espiritus pessimos de Gentiles, Moros, Turcos, y Iudios: el primer espiritu malo del Christiano baptizado, es el que inclina al mundo à quebrantar la sey

X

Practica de la

316 de Dios con muchos pecados mortales, con perleverancia, y obstinacion.

El legundo espiritu malo, es de los hereges alumbrados, y scilmaticos, que se apartan de su cabeza, como miembros podridos, y enfeñan malas doctrinas contrarias à

la Fe, y à las buenas costumbres.

El tercerespiritu malo, es de impiedad, que siente mal, y habla peor de las Imagenes, Indulgencias, Reliquias, Medallas, y Agnus Dei, que son medios santos, que somentan la piedad de los Fieles; los quales con estas colas exteriores caminan mejor à Dios.

El quarro espirito malo, es el que inclina à que le vie de las colas Sagradas, y Eclefiafticas, para lucir, campear, y alcarçar fama, y honra profana con ellas Este esespiritu vano, profano, y sobervio, y nunca le falta la

Avaricia con otros vicios publicos.

El quinto, es el que inclina, que se vse de las colas devoras, y pias para facar dellas interes. No hablo de la Symonia, que es espiritu diabolico : ni del pie de Altar, limofnas, y ofrendas de que se sustentan licitamente los Eclesiasticos; sino del abuso de algunos Sacramentos, y otras colas pias, de las quales alguTheologia Myfica.

algunos pocos sin temor de Dios vsan,como de instrumentos de lu codicia. Este es espiritu de Satanas, que los Eclesiasticos santos, y cuerdos reprehenden, y condenan.

El sexto espiritu, es de hipocresia, que con ceremonias plas, palabras devocas, y virtudes aparentes, bufca alabanças humanas, y regalos. Estos hablan bien, y obran mal, y ef-

tanllenos de pecados secretos.

El septimo espiritu, es de vnos hombres particulares, que malean, y adulteran el espi? ritu de la perfeccion regular, que conviercen el estado espiricual en modo de vivir a lo temporal, pretendiendo a vezes mas la conmodidad, que no la fantidad. Estos tienen muchos vicios fecretos, y publicos; y destos avalgunos como demonios encarnados, que vian de codos los medios de la Religion para su condenacion.

El octavo espiritu malo, es de vnos hombres vanos, lobervios, ambiciolos, exteriores, entrometidos, y bulliciofos. Estos tienen tres, ò quatro virtudes aparentes, mezcladas con tres dozenas de vicios, y pecados publi-

cos, y secretos, y suelen ser sujetos de

-03 Lish is grandes tragedias.

## V. PUTTE & CAPITVILO

Varios generos de espiritus perfectos.

A virtudes fundamento de la perfec-Brig cion, y fiel espiritu no es vircuolo, no puede ser perfecto: y pues hemos remundo les espiritus virtuolos à cierras clases, bien es que hagamos lo mismo con los espiritus persectos, è impersecto. Los dos exes en que estrivan siempre los espirirus, no can solamente virtuosos, sino tambien perfectos, fon Humildad, v Paciencia: humidad en lo interior para con Dios:paciencia, y man sedumbre en lo exterior con las criaturas. La humildad, para conservar el espiricu: la paciencia, para aumentarlo. Con la homildad, fuera del baxo concepto, que vno haze de si, se engendra vn grande temor, y rezelo en lo interior del alma, de su propria flaqueza, y mileria, y aun con los favores debe crecer este rezelo; pues el espiritu confiado fuele fer descuydado, y aun toca algo en vano: que el amor que se funda en vo rev rencial temor, es muy leguro, y muy capaz de muy grandes favores.

El primero espiritu perfecto, esel de la co-

tricion , y compuncion ; porque el corazon contrito, y humillado, aunque fea en vo pes cador, es principio de toda perfeccion.

2 El espiritu fervoroso, humilde, y cas ritativo para con el proximo, aunque tenga algunos fervores imprudentes, es perfecto

en la substancia, è intencion, inclo offe .olio

Vn espiritu austero, callado, recirado, y penitente, aunque tenga vn poco del veneno de la propria voluntad, si tiene Oracion mental con humildad, es bueno, y fans tospero no le fie de si, que corre riesgo de hab zerfe tan voluntariolo, como vanagloriolo.

Espiritu persecto ; es el heremicico con mucho amor à la foledad, y al retiro : al vestido vil', y grosero : à la vivienda estrecha, pero limpia: à la comida groffera , pero fusiciente, este con vn buen Maestro, se me-

jora mucho.

Espiritu con mucha, larga, y regalada Oración, pero con poca penicencia, y mor elficacion, es espiritu bueno, de principian. re, o privilegiado; pero fino, ferà fospechofo: mejor feria al rebès, de mucha morvificacion, aunque no tuviesse tanta Oracion.

6 Espiritu, que tiene facil recurso à loin-X 3 terior.

terior, con vua amorosa presencia de Dios, es regalado; y mas si interiormente se està acufando, deshonrando, y abatiendo con compuncion delante de Dios, por verse tan flaco, miserable, inconstante, y desagradecido. Este espiriru es solido, seguro, y capaz

de grandes regalos.

7 Espiricu, que con los Divinos Dones, favores, regalos, lagrimas, visiones, v extasis es mas humilde, mastemerolo, y mas agradecido, y mas vil, y pequeño en fus ojos, y acude con todo al Padre espirioual, sin ser voluntariofo,ni muy confiado; es bueno, fanto Vieguros grande humildad, v valor es fer pequeño on sus ojos, quando el alma es grande en los ojos de Dios, y en los del mundo. -0.8 5 Elpiritu, ouyas revelaciones, raptos, y favores caen sobre solidos sundamentos de las virtudes morales, de Obediencia, Castidad, Pobroza, Humildad, y Paciencia, y mas si crecen, y se perficionan estas virtudes con les famores; es muy fanto, folido, y feguro: temeilas alabanças humanas, y el ayre popular, que estas cosas crian vanidad. Pero sialgue espiritu puede sufrir las alabanças, sin que so pierda, ò tizne, ò manche; es este esoiritu

ritu de las virtudes folidas. 1914 1 20791

9 Espiritus peregrinos, y extraordina. rios, que tienen à vezes las señales de la Passion del Señor en su cuerpo, que sudan sangre, que suben por los avres, y que hazen milagros; si contodas estas grandezas huyero con verdad del aplauso humano, se esconden, encubren con verdad fus fuerças, aborrecen las alabanças, hazen rostro al desprecio, no aperecen regalo, ni conmodidad, siendo humildes, pacientes, y obedientes, enemigos de singularidades este espiritu es bueno; pero de ordinario estos espiritus, aunque sean buenos, tienen algunas impruden. cias, y singularidades: son algun tanto voluntariofos, y no disgustan mucho de las alabane ças, y del aplaufo; huyan, callen, yetcondanse, y si no se perderan.

y penitente, que tiene las honras por deshonras, que tiene el aplauso popular como del demonio, que encubre quanto pue de las mer cades que Dios le haze, que gusta del riacon, que huye de lo publico; este espiritu con el Don de la contemplacion se me jora: con los savores se humilla: con el Don de los

X.4

mi

Praftica de la

322

milagros, si lo tuviesse, avia de estar muy en a. Bien puede fufrir este espiritu can valiente, y robulto alabanças humanas, no busca-

das, que las huscadas matan.

Espiritu contemplativo, que de quandnen quando dà una ojeada à sus pecados, medita vn poco en los Novissimos de la muertecellafierno, cuva ordinaria Oracion es la Vida, Pallion, y Muerte de Christo nuestro Señar, que acude bien à las obligaciones de In estudo; es espirira folido, y leguro, y que recibied grandes favores. highir ob vogimeno

-ne 2 de Espiritu de Christo, que piensa, meditatoprocuraimitar fu Vida, Pallion, Muerte, v Virtudes, esespiritu bueno, persecto, y fegure, pués es el camino la vida, y la verdada ymmonha vifto hambre muy fanto, y de mucha Oracion, que no entre por esta puero ta, que no eamine por este camino, y que no

halle to verdaden esta humildad Acudan Ish cà Christogyen elshallaran sodos izat

som sal ob las bienes espirituales projocinal codes que Dios le leonnique golte del rine

comque have de lo probleco, efte a price con los davores le huntill . A eta el Don de las

-1.13

CA

# CAPITYLO V.

Varios generos de espiritus.

Voque es verdad, que en lo natural las caulas fecretas à vezes fe cono Len por los defectos manifieltos: en lo moral, v en las acciones humanas, à donde la diffimulacion libre tiene lugar, muchas vezes vna dañada intencion, v vn espiritu malo se puede encubrir con una exterior disfimulacion, v fiendo fobervio, se puede disfimular, y mostrar humildad; y siendo deshonesto, puede mostrar en lo exterior que es casto. Pero como en la larga dissimulacion se puede violentar la naturaleza, y ninguna cosa violenta es perpetua, tarde que tempranovel hombre en las acciones exteriores muestra las inclinaciones interiores : y si en la interior es hipocrita, en lo exterior ferà ceremoniation; si en lo interior es sobervio, ambiciofo, y vano, en lo exterior ha de procurar lucir, fubir, y valer, de manera, que las acciones externos fuelen fer como el pulso. que indigan lo bueno, olo malointerno.

ofecto en lo exterior es quitar la paz, y sem-

brardiscordia, aunque haga milagros, en este particularserà espiritu malo, è impersedo, por ser la paz propria de Dios, y la discordia propria del demonio.

¿ Espiritu que asecta fruncimientos, métirillas, ficciones, y ceremonias, es espiritu de hipocresia, que con lo mas lustroso, y exterior de la virtud busca estimación propria: estos tienen muchos vicios encubiertos.

3 Vo espiritu austero, y muy penitente, si gustando del ayre popular se haze vano y jactancioso, es malo, pues su penitencia se le

convierre en vanagloriola janctancia.

4 Espiritu de muchas revelaciones, visiones, raptos, votros favores, sin mucha penitencia humildad, vobediencia, mas tieno de espiritu embustero, que de espiritu verdadero, por no ser proprio de Dios, sino del demonio, el edificar chapiteles dorados de visiones, sin el fundamento solido de las virtudes morales.

riolo, aunque haga mucha pentencia, y tenga largas horas de Oravion mental, le haze malo, è imperfecto, pues dando lo peor a Dios, que es lo exterior de la accion, queda con la propria voluntad, que es lo mejor:mucha propria voluntad es el veneno de toda la perfeccion.

6 Espiritu de mucha penitencia, y de poca obediencia, es imperfecto, y camina a ser

malo.

7 Espiritu extraordinario, que tiene llas gas en pies, ò manos, que sube por el ayre en los extasis, que ha largosaños que dizen no come, que suda sangre, que haze milagros, si està muy aplaudido, alabado, vestimado, si le vistan personages a titulo de santidad, si gusta de la honra, si siente el desprecio, si aperece lo publico, ni guarda secreto en los savores, este espiritu aunque començò bien, acaba mal. Mala señal es ser un espiritu extraordinario muy aplaudido, y alabado; y lo que le importa es desprecio, retiro, secreto, silencio, soledad, y comunicar tan solamente con el Padre espiritual.

8 Espiritu impradente, de ordinario se haze impertinente, y voluntarioso; y si se sia de si se pierde, y si acude al Padre espiritual

se conservarà.

9 Espiritu de muchas revelaciones dogmaticas, y doctrinales, y profecias, aunque desdize algo de la Escritura, de las tradiciones, y víos de la Iglesia, de la doctrina moral de los Santos Padres, es espiritu iluso de alambrados.

lo Espiritu, cuyos extasis, raptos, y revelaciones no mejoran la vida, ni cossumbres, ni trae la persona rezelosa de si, ni temerosa de su slaqueza, y mas si impiden cosas obligatorias, o traen ruidos, pleytos, y discordias,

es espiritu malo, è iluso.

de comunidad afecta demasiada soledad, ò en la vida heremitica demasiadamente se estretha con los proximos; que ayuna quando los otros comen, y que tiene Oracion quando los otros tienen recreacion, es espinitu paradoxico, è invencionero; es mas ruidoso, que virtuoso.

12 Espiritu que se aparta de Christo, ni medica, ni piensa en su vida, ni en sus virtudes aunque haga milagros no lo crean; que

el buen lesvees el camino, y quien de

Iesvs se aparta, del camino

-mob amount le aparta.

-Notas, y dodrinaless y professes, aunque

### CAPITVLO VI.

Espiritu de alumbrados, y de gente ilusa.

Lespiritu de los alumbrados es el prin
cipal peligro, que tienen los que tratan de Oracion, y de la vida espiritual; y por esto he querido hazer capitulo à
parte deste espiritu, para que mejor se conozca su maldad.

Los alumbrados son vna gento, que trata mucho de Oracion mental, y de lo supremo de la contemplacion, de arrobamientos, vifiones, milagros, raptos, y revelaciones, haz ziendo lo muy noble, y lustrose de la vida espiritual, capa de sus grandes vicios, y maldades. Estos reducen gran parte de la vida espiritual a las ilusiones fantasticas de su loca cabeza. Los mas destos començaron bien, y passaron algun tiempo por las virtudes solidas; pero despues que se embriagaron con el vino fuerte de la Oracion, y con lu dulçura, se desvanecieron, y cayeron en vna fecreta lobervia, teniendose por grandes Santos: y como Dios siempre dexa de su mano los sobervios, luego los recoge el demonio, y cebandoles por la Oracion, reriro, penitencia, y otras semejantes acciones virtuosas, en primer lugar les malea la intencion, buscando su gusto, y honra en todas sus acciones, y luego les llena de ilusiones, y revelaciones singidas; con lo qual les encaxa muchas doctrinas falsas, les apoya sus vicios, y encubre desta manera grandes pecados secretos. Estos en lo exterior son hipocritas, y en lo interior son hereges.

Lo primero enfeñan, que la Oracion equivale a toda obligacion; y quien fiempre acudiesse à la Oracion, aunque falre à toda otra obligacion, no pecaria: haziendo la Oracion, que no es mas que medio, sin de nuestras ac-

ciones.

Lo segundo dizen, que no pecaria el que por causa de la Oracion saltasse a las leyes Divinas, y humanas, que es vna locura, que repugna à la misma hiz natural; con lo qual eximen los contemplativos de todas las leyes, y assi destruyen la obediencia, y todo el govierno economico de la Iglesia, y de la Republica Christiana.

Lotercero, enseñan, que los pensamientos malos internos consentidos, no son pecados mortales, sino se executan, y pone por obras y dizen ellos, que saben esta doctrina por re-

Lo quarto dizen, que les tactes, y osculos impudios aviendo buena intencion son licitos, y que son actos indiferentes, de que se puede viar bien, ò mal, conforme suere la intencion.

Lo quinto dizen, que la simple fornicacion entre solteros, aviendo mutuo consentimiento, si no ay escandalo, no es pecado mortal: heregia introduzida por el demonio arediate los alumbrados, para facilitar misel camino para el infierno à los carnales.

Lo sexto dizen, q Dios dispensa con ellos en muchas cosas, en que los otros hombres tienen obligacion, y que esta dispensacion se hizo por especial revelacion a ellos solos.

Lo septimo, ahijan a sus revelaciones muchas gracias, Indulgencias, bendiciones, y perdones, que Dios concede à ellos, como à gente privilegiada.

Lo octavo, inventan algunas revelaciones en orden à la remission de pecados mortales, para eximirse de la obligacion de la confession Sacramental; y aun à vezes quebrantan el sigilo, y en algunos casos dizen, que es liciliciro, y en otroscasos dizen, que se pueden callar algunos pecados mortales. Son estas invenerones del demonio en odio de la confession Sacramental.

Lo nono, estos siente mal de las cosas pias, givía la Iglesia para aumérar la piedad de los Fieles, como son, las Indulgencias, Medallas, Processiones, y obras santas ceremonias, reduclendo toda la piedad à la interior santidad.

Lo dezimo, como son tan sobervios como deshonestos, inventan infernales doctrinas, para abonar sos abominaciones secretas, y à penas ay articulo dogmatico, que no reprueben, si contradize à su carnalidad, y vida vestial secreta.

Finalmente las revelaciones destos miserables alumbrados, son ilusiones del demonio, que les ciega tanto, que les haze creer, que lo bueno es malo, y lo malo bueno, y todo esto debaxo de capa de perfeccion, y Oracion. Estos buscap discipulos espirituales, que les oygan, sigan, busquen, y aplaudan: mueren por el aplauso popular son voluntatios en sus acciones es son cabezudos, y duros de juizio equieren que los otros les sean muy sujetos, humisdes, y obediences, sin serso ellos.

Theologia Myftica.

ellos, para executar mejor su autoridad en la sujecion agena, y executar desta manera mejor su sobervia, por ver que los otros se les humillan Estos son hereges, y tienen otros muchos pecados secretos, y publicos.

CAPITVLO VII.

Como el espiritu de ordinario se acomoda al natural.

Lespiritues como el agua, que se aco-moda à la figura, capacidad, y rama. no del vafo; el vafo donde le recibe el agua del espiritu, es el natural; y assi grande milericordia recibió de Dios, quien recibió vn buen natural, buen entendimiento, ò bue juyzio, buena voluntad, buena Intención, bue na inclinacion, y à quien el bien naturalmente le agrada, y el mal dà en rostro : en este el espiritu pequeño parece grande; y como el espiritu es voa interior propension à la operacion, conforme es el natural, lucle ler el espiritu natural, y si el natural es malo, el elpiritu natural tambien es malo. Repare el Padre espiricual en el natural del subdito, y file conoce el natural, le conocerà tambien por mayor el espiritu Si el natural es bobos ò simple su espiritu se inclinarà à boberias, y

332

à simplezas: si el narural es grossero, y rustico, el espirira inclinarà à descortesias, desalinos poca limpieza, descuydos, y tendra estas cosas por puntos de un espiritu mortificado; no siendo sino vnas descorresias, nacidas de vn rustico, y vil natural. Si el natural es paradoxico, è invencionero, serà el espiritu imprudente, impertinentey novelero Si el natural estaymado, recozido, y maliciolo, lerael espiritu atraydorado aun en el bien, diffimulado, y fingido, con muy torcidas, y dobladas intenciones; serà politico en los relpetos humanos, y relabido en el trato comun. Si fuere el natural delicado, ferà el elpiritu regalon. Si fuere el natural fobervio, serà el espiritu vano, y ambicioso. Si fuere colerico, serà el espirita bulliciolo. Y finalmente el espiritu en los niños, es aniñado:en los paradoxicos, es loco, ò alocado: en las mugeres de poco entendimiento, es melindrofo, y de poco fondo: en los bobos, es fimple: en los taymados, es trayder:en los fobervios, e s vano : en los prudentes, es difereto: en los doctos, es entendido; y en los Santos, es Santo. Y aunque el espiritu sobrenatural eleva, y perficiona la naturaleza, no le quita,

Theologia Mystica. ni las mas vezes le encubre. Siel Macitro quiere conocerel espiritu por mayor, repare en las acciones naturales del comer, hablar; reir, andar, &c. mayormente quando la naturaleza estuviere divertida en alguna honesta recreacion, facilmente entonces alcançarà la natural inclinacion de cada vno; y conforme fuere el natural ferà de ordina. rio el espiritu. Y aunque es verdad, que los medios fantos, y artificios humanos, regulados con buena intención, fean las gançuas; que abren el corazon del hombre; pero el amor es la llave Maestra, que si el discipulo ama al Maestro, no le quedarà vo minimo pensamiento, que no le declare en la cuen-

## ot neromula legacione apparation de la companya de

ta de la conciencia: men son mana adendo

Què remedio puede aven para los espiritus

Ssi como el vidrio christalino; si no tiene mas que vnas manchuelas, que se le pegaron por de suera; tiene facil remedio, y con lavar, ò limpiar el vidrio se quiran las manchas, pero si el daño esta en alguna mancha natural, que sacò incora

Y 2

334

potada en si del horno del vidriero, ò si se quiebra, ò raja el vidrio, en tal caso poco remedio tiene porque aunque laven, ò limpten la marcha natural, bien puede ser que se est conda va poco, pero no se quita. Si el vidrio rhiadolo quieren remediar con golpes, anteste echara a perder mas, y se acabarà de que brar con ellos, con lo qual el vidrio que dal su remedio, si no es que buel o en polvos se puelva otra vez al horno del vidriero, y se haga de nuevo si dono mondo.

Lete exemplo explica el poco remedio, que menen algunos espiritus. Si lassaltas que ties ne va espirira son flaquezas, ighorancias, impendencias, y demafias : estas como manq chuelas exteriores tienen facil remedio con la doctrina del Padre espiritual, alumbran lo sus ignorancias, refrenando sus demasias, è imprudencias, &c. Pero fi la falca moral del hombre espiritual nace de algun desecto natoral, raras vezes las tales falcas tienen remesio, y mas si vna vez se llega à malear la incencion. Pongo exemplo: Va espiricu de frincimientos è hipocresias, si el natural es embultero, è invencionero, poco remedio tiene. Vn espiritu de vanidado y sobervia, fi ob

204

Y

na,

natural es alocado, y de poco juyzio, poco ren medio tiene Vn espiritu de penitencias ruidolas, si el natural es jactancioso, y amigo de, el avre popular, mal se remedia. Raras vezes he visto al delicado, y regalon muy penicente. El raymado no tiene llaneza en el tratogi ni verdad las mas vezes en la conversacion ociola. El espiritu rustico, y grossero, no len harà correfano el Maestro mas entendido del mundo; y affi todo espiritu, cuya malicia moral se funda en un defecticolo naturale symbolo con el mal moral, es como vidrios bien se podran esconder rales manchas pero no se podràn quitar : con el castigo se encubren, pero no fe quitand boat , orogres of

Lo primero , acuda mucho el Maestro à Dios; v si el espiritu, que tiene entre manos, es peregrino, ruidoso, aplaudido, celebre en ekrulgo, visitado de personages a titulo de fanto, si tiene llagas, si ha años que no come, y se sustantantiolamente con el Santissimo Sacramenco, si sube por el ayre, y cada dia se arroba; aunque el tal espiritu sea bueno, tengale lastima, porque si con tiempo no se encoge, recoge, huye, retira, si no calla, y se esconde, si no guarda secreto, si gusta de las vi-.lairos

fitas.

sitas aplauso, y estimacion es, caerà sin salta ninguna, y al passo que les sucren aplaudiendo iràn cayendo; y aun suclensser las caldas de los tales vergonçosas, y muy escandalosas, para que remedie la humildad lo que perdiò la vanidad.

Lo segundo, enseñeles como la santidad no consiste en raptos, visiones, lagrimas, dulcuras, ni favores, sino en tener mucha caridad con Dios, y con el proximo, en tener mucha humildad en los desprecios, paciencia en los trabajos, obediencia a los Prelados: favores que no se fundan en estas virtudes, o son ilusiones, o no duran mucho.

Lo tercero, inculque muchas vezes, como el mas vittuolo es el mas santo, y no el mas savorecido, y que ay muchas personas no savorecidas, y santissimas; pero no ay persona por savorecida que sea, que sea santa sin virtudes.

Lo quarto, el demonio bien puede dar lagrimas, dulçura, raptos, y visiones; pero no puede dar virtudes solidas, con pura intencion: y aun à vezes dà gana, gusto, y sucreas para la penitencia, y abstinencia, si con esto puede quitar la obediencia; dà castidad maTheologia Myflica.

cerial, si con esto puede quitar la humildad y la caridad; de buena gana permite las virtudes exteriores, si con esto puede entibiar, ò quitar las virtudes interiores de Fè, Esperança, y Caridad: es su maña dar lo menos

por quitar lo mas.
Vleimamente, aunque el Padre espiritual ame en Christo al discipulo, no le celebre mucho con otros, ni le alabe en su presencia, ni muestre hazer grande caso de lus favores, y revelaciones; antes le debe perfuadir, que los favores en comparacion de las virendes, son el oropel de la vida espiritual, cuyo fundamento es la gracia, cuyas paredes son las virtudes solidas, cuyas pinturas fon las revelaciones, y visiones, y cuyo techo fon las virtudes Theologales : en tal casa mora Dios seguramente.

#### via encoule an del delo media nurverello de Managara CAPITVLO IX.

Què es itusian, y que efectos causa. Lusion, es engaño en materias espiritua: les. Penfar, v persuadirse vn ho mbre, que vna cola espiritual buena, es mala, ò vna cola mala es buena, es iluño, y engañ o. Tener Deisos

338

las imiginaciones de nuestra cabeza por revelaciones Divinas, es ser iluso Pensar que todas las revelaciones son buenas, o son malas, sin mas distincion, es ser iluso Las ilusones en personas, que tratan de Oracion, de recogimiento, y espiritu, tienen varios escetos.

Fl primero, es hazer que los hombres espirituales sean muy voluntarielos, duros de juvzio, muy protervos en su parecer, oponien dose en cosas esbirituales muy à menudo à sus Presados, v Padres espirituales; con lo qual Dios les dexa de su mano, para que caygan en muchos pecados graves, y secretos.

El fegundo, es ceguera en el enrendimiento, juzgando lo malo por bueno, con lo qual

çae a menudo en pecados graves, lo la alla

El tercero, es grande estimación propria, grande constança, mucha vanidad, y sobervia; con lo qual el iluso passa muy presto à fer herege alumbrado, por traer consigo la

ilusion may grande presuncion.

El quarto, los ilusos, y engañados en materias espiritus les. Son de ordinario paradoxidos, e invencioneros, amigos de virtudes ruidos, y plansibles, con que buscan la alabança humana.

Destos

Destos ilusos ay vnos, que en lo natural fon simples, faciles, credulos, de corroentendimiento, y capacidad, que le engañan facilmente : las ilusiones destos son ignorancias; cuvo remedio es muy facil, en aviendo algun buen Maestroelpiritual; que les alumbre, v. enfeñe. Ay otros refabios, fobervios, cabezudos, porfiados, y de mabjuyzio en lo natural: estos poco remedio tienen, por vivir con tanta presuncion de si, que se persuaden, que no han menetter focorro, viluz de nadie, y affi jamas confulran à ningun Padre espiritual, por no tener humildad para seguir el parecerageno Para estos Saranas se convierno re en Angel de luz; y con lo mas lustroso de las virtudes les lleva poco à poco à lo mas peligrofo de los vicios , hasta despeñarlos en muchos males: vienen los tales à tener grandes tragedias, y no buelven en fi, fi no es despues de muy vergonçosas caidas.

Practica de algunas ilustanes en particular.

A gente que trata de Oracion, es la que está sujera à ilusion, mayormente los regalados, devotos, y tiernos, y mas si son mugeres de corto entendimiento, à si son-

ma

mozos alocados, ò paradoxicos, que son naturalmente voluntariosos, è invencioneros: toda esta gente està muy sujera a grandes ilusiones, si no tienen vn buen Maestro se pierden, y deven los tales contentarse con las virtudes de su obligacion, sin meterse con perfecciones de mucha supererrogacion; por que en dando estos en ser retirades, se hazen melancolicos, y de la Oracion passan facilmente a ilusion, loup, al contentarse con

Lo primero. Oracion larga, y retirada, si tiene mucha devocion, lagrimas, favores, y mercedes, y por orra parte no ay penitencia, ni tribajos, ni dolor ni mortificacion, que los acompaña, no persevera; ò esprivilegio, ò milagro, ò ilusion. og avallant antique

Lo legardo Oracion que impide la obligablem, es ilusion y Oracion que impide de xar à Dies por Dies mi acudir a la caridad fraterna obligatoria fi antepone a la obediencia la penitencia, ò es locula, d ilusion manifiesta.

The reference Oración que no excirpa los vicios ni planes las viendes, o esninguna, o es ilustron con en accionado es ilustron con en accionado es ilustron con en accionado es ilustron en accionado es ilustron en accionado es ilustron en accionado en a

Lo querro. Orazion aunque lea regalada con michos faudres, y visiones, rapros, y ex-

casis, sinel fundamento de las virtudes mora. les, de Humildad, Paciencia, y Obediécia, es clara ilusion, por ser engaño manisiesto penfar, que es estilo de Dios fundar los favores espirituales, sin el fundamento solido de las virtudes morales, si no fuere por milagro.

Lo quinto pensar que la vida espiritual, & alguna parte principal della, consiste en paradoxias, fruncimientos, melindres, geftos, composturas singidas, y afectadas, esilusion, con veince anol de raptos, viliones, oñegas y

Lo fexto, vno que pienfa, que fus fentimies tos proprios, y naturales fon inspiraciones Divinas, ò sobrenaturales, y dize, que todas las hablas interiores son hablas de Dios, y semiprofecias: el que se persuade, que sus imaginaciones fon visiones, y revelaciones, y que los desmayos naturales son raptos sobrenaturales, està iluso, vive engañado.

Lo septimo, Oracion que aparta a vo home bre de su vocacion, à impide el exercicio de fuinstituto, y profession, haziendo al retirado entrometido con el proximo, ò al de la vida activa, ò my flica muy retirado, moftran do singularidad extravagante, y plausible en

vna Comunidad es ilusion.

# re find fundament de las virtudes mora, es

Practica de varios espiritus buenos, y malos.

Omo enesta vida ay muchos espiritus exquisitos, y peregrinas, los, vnos muy buenos, y los otros muy malos, quidra poner en este capitulo lo que sucediò en la practica con algunos destos espiritus.

L'oprimero halle vnespiritu tenido por mun blieno, y lanco, y lo fue à los principios, con veinte años de rapros, visiones, y revelaciones edezian tenia llagas en los pies (no las vojoy dezian, que avia muchos años que nostomia blazia tanghandes, como ruidolas penimicas. Examine este espiritu de cerca, vehalico que no tenia solidez en las vicendes narradesn'econoci vo poco de vanidad : publidava con facilidad fus regalos:no le pefa-v va de fer celebre de lapre de mi fearrobo algunas vezes : hallè que era espiritu iluso, y en elio parò pues inquenia el fuficiente fun-1 damento de virindes morales, para cargar tantal maduina de revelaciones, y favores, qui començuos quandomunide, por Dios, y acabarhinguando faberrio, por el demonio.

Comunique otra persona, cuyo espiritu

diò mucho en que entender: subia por los a yres, no comia, obedecia, llorava mucho, estava muy encerrada, y con no hazer mal à nadie, vi que la Comunidad se dividiò en vandos, vnos en proportos en contra de este espiritu, con no vèr otra cosa mala. En esto solo se echò de vèr, que sue mal espiritu; assi sue y tuvo pacto con el demonio, saltò a su vocacion, y tuvo tragicos sucessos. Esta persona sue de hatural vano, y de corto entendimiento.

Vino vna persona de lejos muy espiritual, llamòme, vidandome euenta de muchas missericordias, visiones, raptos, largas horas de Oracionilagrimas, duscuras, y otras grandezas, hallè la persona llena de juyzio, voluntariosa, que se me oponia en cosas de virtudes morales: vi que era mal espiritu, no le quise comunicar mas, y tuvo grandes tragedias.

Avia orro espiritu sumamente penitente; y juntamente incontinente; y es, que como Dios suele castigar la sobervia secreta con manissesta Luxuria; esta persona con sus grandes penitencias, à las quales se habituò, se ensoberveciò, y despues dexado de la mano de Dios cayò en grandes abominaciones; y

comoestava habituado a las penitencias, y en hazerlas hazia su propria voluntad, y gusto, y conservaba su credito, para con los que le conozián: junto el demonio suma penitencia con suma incontinencia. Grande ilusion por cierto!

Otra persona me comunicò, y hablava altamente de espiritu; no tomava en la boca rapto, ni vision, ni otro savor, sino mortificacion, humildad, obediencia, y las virtudes mas solidas. En su comunicacion senti tedio, y vna repugnancia interior, con que no podia asentir à aquel espiritu; y despues hallè,

que era hablador, embustero. Il vicibrosino.

Basta de malos e impersectos espiritus. A otro espiritu consesso por algunos años con sumos savores, y sumos dolores, siempre savorecido de Dios, y perseguido de los hombres; con sumos bienes Celestiales, y grande salta de los remporales. Tenia revelaciones doctrinales, y siempre que Christo nuel tro Señor, o la Virgen, o su Angel le revelaba alguna verdad doctrinal, la remitia a su Pandre espiritual, para que lo aprobasse i y vez huvo, que diziendole al Padre espiritual vira cosa doctrinal de parte del Angel, le mando

el Padre espiritual lo contrario; y en estis controversias gustava mucho el Señor, que obedeciesse mas al Confessor, que al Angel, porque en el obedecer no avia peligro, y en el obedecer à la revelacion le podia aver.

Otra persona tratè algunos años cuyo espiritu fue padezer sumos dolores, enfermedades, persecuciones, testimonios, desprecios, y oprobios. Muchos varones espiritua. les le tuvieron por iluso espiritu, y embustero. Ocros le cuvieron por espirizu endemoniado, y como a tal le hizieron ocho vezes los exorcismos, y aun en la Oracion le rrarava Dios con mucha sequedad : los demonios le aporreaban, los hombres le menospreciavan, los Prelados le perseguian, y los Padres espirituales le davan por mal espiritu. A este espiritu trate, y ayude muchos años; porque hallava mucho filencio, paciencia, humildad, pureza de costumbres, è intencion. Muriò, y hizo Dios por su intercession muchos milagros de algunos raros fui yo cestigo de vistas callò, v fe escondiò en vida; hablò, y se descubriden muerte. and feeding of party

Ayude por muchos años a vn espiritu que tenia llagas en los pies y cada Viernes, por

espacio de diez años, padezia grandes dolofes Muchas vezes se arrebatava en el ayre: coel aplauso algo se desembolvió, pero luego con la persecucion, testimonios, afrentas, y menosprecios bolvió en si Tuvo algunas ilusiones rebueltas con las buenas visiones, como cizaña, de repente por no assigir, ni rur bar el almaspues estando el Padre espiritual à la mira, no se podia hazer mucho daño, hasta que à su tiempo todo se remediava, quedando el alma con mucha paz, y quietud.

Mas de veinte y cinco años trate con otro espiritu, que tuvo Don de contemplacion infusa, Don actual de milagros, luz profetica, Don de suma penirencia, y mortificacion. con grandes raptos, favores, è ilustraciones Divinas; y con tener vn oficio publico, lustrofo, vandar vestido de seda, y cercipelo, por pedirlo affi la obligacion de vo oficio preheminente : este hombre tratando con doctos, è indoctos, con amigos, y enemigos, con sus domesticos, v parientes, ninguno jamas supo que fieffe mas que vir buen Christiano, y solo su Padre espiritual sabia su alma. O rara humildad! Misrara prudencia, y rariffima diffimulacion, que por mas de treinsa y seis año

anos pudo encubrir can grandes gracias, fin que nadie las supielles, mas que solo Dios, y el Padre espiritual ! 20 oup minutal il 100

Avia otro espiritu con muchas virtudes folidas, pero fin lagrimas, fin devocionien. fible, fin dulcura, fin taptos, visiones, ni conremplaciones: trala sus silicios, viaba aloni. nas disciplinas entre semana, actuavase muicho, y le exercitaba en la pobreza shumildad, obediencia, y paciencia. De aqui lemas cieron muchos actos internos de Fè; Eipe. rança, y Caridad, con refignacion de lu propria voluntad, y con muy facil recurso à la interior. Este es espiritu seguro , solido , v tanto : dichofo del que và por este camino humilde, folido, y feguro, que sin ruido de revelaciones, y fin fus peligros, tiene, y als cança vna heroyca, y folida fantidad.

CAPITYLO XII. iteq 12 loul

Aphorismos para conocer espiritus ene bientos

A vistud es fundamento de toda

bondad, y à donde no ay virtud;

no ay perfeccion, ni fantidad.

cion de la vida, examine primero como (el cumple con la obligación debida. A

.

Va

348 Pr

malo en lo intelectual, y juntamente bueno en la intencion, que es lo masprincipal.

doso l'arrepentirse de presto vn espiritu du doso l'arrepentirse de presto seràle forçoso.

dad, ni viilidad, crian en las almas flacas mucha vanidad.

con razon suficiente, por ser de gente liviana reprobar, ò aprobar cosas grandes de repete.

7 Espiritu de poca virtud, y de mucha revelacion, bien parece iluso consorme bue-

na razon. compulativida as sull no muni

80 Espiritu encubierto, que se sia de su propria discrecion, camina muy apriessa à su total perdicion.

9 Todo espiritu ruidoso, si causa discordia,

fuele ser peligroso por su secreta sobervia:

bien puede ser virtuoso, pero no serà per-

fecto, y penicente. A v . b. . v

diente, no tiene de la perfeccion, fino solo lo aparente.

12 Alguna comodidad bien cabe en me-

34

diocre santidad; pero commodidad con aficion no cabe en la pobreza, ni perfeccion.

13 Vna poca de aficion cabe en virtud mediana; pero ningun grado de ambicion cabe en humildad confunada.

14 Espíritu de contradición, aunque tenga otras cosas buenas, pero en este parti-

cular esespiritu de ilusion.

15 Ruidos, discordias, plevtos, dissens ciones, no son escetos de Dios, sino del demonio, y de sus invenciones.

16 Espiritu que con malicia, o artificio es encubierto, muestra ser hipocrita muy à

lo descubierto.

17 Santidad plausible popular, y degrand de demonstracion, aunque sea verdadera, no està lexos de su perdicion.

18 Revelaciones de personas melácolicas,

algunas vezes son invenciones diabolicas

19 Extraordinarias misericordias, sin virtud solida, y verdadera, no parecen de Dios, por ser lo mismo que fundar vna torque sobre arena.

20 Espiritu Divino causa devocion; pero espiritu maligno causa dudas, sospechas,

y perturbacion.

350 Practica dela

Almas muy santas, que tienen buenas revelaciones, tienen à vezes, como cizaña entre el trigo, mezcladas algunas ilusiones.

22 Espiritu vano de ordinario, en im-

prudente, y profano. 1003 LELIANNE COM

mente imperimente.

24 Espiritu impetuoso, esimpaciente,

y belicolo volo sciplishing a suil

0136 Espirituregalon, no espara mucha

penitencia, ni perfeccion.

27 El espiritu se acomoda al natural, por mas que parezca sobrenatural.

# CAPITYLO XIII.

Secretos del Magisterio espiritual.

fon idiotas, ton buenos para
Maestros de perfeccion?

Res. El Magisterio espiritual es una sapiencia attissma, que pide mucha sciencia, y experiencia: y como el idiota no tiene sciencia alguna, tampoco tendrà el Magisterio. Estos son buenos para hablar de Dios, Theologia Myflica.

Dios, y de cofas espirituales: para dar cresò quatro confejos en materia de espíritu; y fon buenos para amigos, que puedan encaminar en colas elpiricuales, y fáciles ; pero no le meran en hondoras, y delicadezas, que se perderan maste bauq

2. Preg Por que los Santos austeros rigidos, y penitentes son mejores para Predicado. perfeccion?

Resp. Los austeros son buenos para Predica--I dores, que predican penitencia, temor del Infierno, y ponen espanto, y horror à los si pecados y esto es bueno para de viciolos hazer los hombres victuofos; pero la perefeccion agena, presuponiendo la virtud, como consiste por la mayor parte en amor - de Dios, y del proximo, no le aumenta, ni crece con temor, fino con amor: yalli el Santo austero bien puede criar virtuolos; pero el Santo humilde, manfo, apacible, y vamoroso, es mejor para criarlos perfectos. 3. Preg. Por que los grandes Doctores Elcolasticos, si no son espirituales, ò no tienen alguna experiencia destas o asespir tuales, no fuelen ser buenos para Maestros es . pinicuales?

Practica de la 352 Resp. La Theologia Escolastica, y Mystica son dos sciencias entre si distintas, como la Medicina, y las Mathematicas: y como vn buen Mathematico puede ser mal Medico; affi en buen Theologo Escolastico bien puede for mal Theologo Mystico Con to-, doesto en las dudas gravesdo espiritu, mas vale confultar à yn Theologo medianamente espiritual, q à va espiritual idiota. 4. Preg. Què diferencia ay entre luz intelec-\_ tual que tiene vn Theologo Escolastico, y la luz mystica, que tiene el Theologo ele piritual, y contemplativo? Resp. La luz Escolastica es especulativa : la Mystica es practica. La Escolastica, es perfeccion del entendimiento: la Mystica, es perfeccion de entendimiento, y voluntad. in La Elcolastica, es como la luz de vn diamante, maspreciolo, que provecholo: la luz Mystica, es como voa llama luminosa, v que tiene mucha loz , mucho calor, muchoresplandor, que calienta, alumbra, y

fazona todas las colas. of our tol and t 5. Preg. Por que algunos Maestros estiman masla Oracion mental devota, y bien llorada, que la feca, y desabrida à ou sel

salsu Refp.

1.000

Resp. Ninguno estima la Oracion mentaltibia, diftraida, è imperfectaspero los Maestros entendidos estiman mas vna hora de Oracion mental seca, desabrida, obseura, combatida, y resistida con varias tentaciones, que no quatro horas de vna Oracion bien llorada. Lo primero, porque affife exercita lo mas folido de la vida elpiritual, que es la caridad penal. Lo segundo, para que no piensen, que en sola la Oracionconsiste la vida espiritual, que tiempo avrà en que el alma no la podrà tener; pero en fu lugar tendran pleytos, difgustos, melancolias, rabias, y entonces quiera Dios exercitemes humildad paciencia, y otras virtudes manuales, caseras, y demosticas; que no ha de ser siempre Oracion, sino que avrà tiempos de mucha tentacion, y fatiga, fin que aya vn rato de Oracion mental: y esto es ser hombre espiritual, servir à Dios con Oracion, y sin ella.

6.Preg. Si es lo mismo ser Maestro de la virtud, que serlo de la perfeccion?

Resp. Todo Maestro de la virtud lo es de la vir tud realçada; pero no todo Maestro de la virtud mediana es siempre Maestro de

Z4

per-

perfeccion: este enseña al gloton ser templado, pero el de la perfeccion le enteña o sobre la templança añadir el ayuno obligarorio, y no obligarorio. El Maestrode -virtud enfeña abdiftraldo, que le recoja, nyttenga Oracion : el de la perfeccion enfeña la mas subido del reconocimiento, y de la Oracion ; y affi mas es fer Maestro de perfeccion, que de sola virtud.

7. Prez Porque todos los Maestros espirituales viven de ordinario perseguidos, y mur-

n mutados de los carnales traite lo miliones

Resp. Los carnales, y espirituales son como Lobos, y Corderos, que nacen, viven, y mueren encontrados, pero permite Dios esto. Lo primero, para que ellos no se estimen por los grandes dones que tienen. Losegundo, para que exerciren los buemos consejos, que dan à sus discipulos en semejantes succifos. Lo tercero, para que practicamente reluzca la grandeza de la -penirencia en la inocencia. Lo quarto, fuele ser esto à vezes la pena de la imprudencia, con que quieren refrenar defectos agenos, que nos les toca remediar.

8. Preg. Por què entre tantos hombres, que pertratan de Oracion, y victud ay tan pocos Maestros espirituales?

Resp. Todo lo muy precioso es muy poco; y como esta luz profetica del Magisterio de la perfeccion es preciolistima, asti tambien es rariffima.

9. Preg. Que deve hazer vn Maestro de perfeccion?

Resp. En recibiendo esta gracia, no se haga dueño, fino folo hagase administrador de ella. No busque discipulos, que ellos le buscaran. No haga vandos, concursos, sectas, jontas hi escuelas. No consienta doctrinas nuevas, ni virtudes ridiculas, ni invenciones paradoxicas. Procure que se exercite lo substancial de la virtud obligatoria, la que fuere mas conjunta con el estado, y en tal caso poco importa que falten lagrimas, devocion, ternura, regalos, y visiones; si faltare la Oracion, que a vezes suele faltar, no falte la ocupacion virtuosa : y tiempo avrà en que hara mucho el discipulo en vivir, sin poder tener Oració. No se hable a menudo de raptos, visiones, revelaciones, ni de gracias superiores al estado, que esto à vezes dana. Trate en las

pla\_

Practica de la

396

Platicas de la humildad, sufrimiento, recogimiento, pobreza, y obediencia; y procure vayan los discipulos cobrando amor, y estimacion grande destas virevdes, despegandoles el coraçon del mundo, de los parientes, deamistades particulares : huigan el aplauso popular, y la alabança propria: gusten del re. tiro, foledad, y del vestido pobre, y remendado : yayan criando un tronco fornido, y folido de las virtudes Theologales, y Morales; que clarbol de la vida espiritual crecerà con tal tronco, y darà la flor de la perfeccion,

y el fruto de la folida, y verdaice , animothin dera lantidad . anyoun suches



y desta

### LIBRO NONO.

De las revelaciones, y raptos;

### CAPITVLO PRIMERO.

Què esvision, y revelacion, y como se dividen.

\* \* Evelacion, y vision, son conocimien\* tos indevidos à nuestra naturaleza.

\* La revelacion tiene por objecto, secretos, que se nos descubren, y las mas vezes
se descubren por especies insusas. Vision es
otro conocimiento indevido, que se haze có
representacion de objectos; y g. Nuestro Senor se nos aparece, sin dezirnos nada, serà
vision; si nos insunde vna especie, que nos descubre alguna verdad, serà revelacion.

Estos dos conocimientos se divide en abstractivo, è intuitivo: el abstractivo es quando conocemos algunas cosas, con modo diserente de lo que en si son; v.g. si aora estando Christo glorioso le viesse en la Cruz, seria vision abstractiva; ò quando siendo Hombre se me representa en la Colúna hecho Nisso, este modo ran diferente no está en el objecto, sino en la especie, que assi lo representa.

v desta manera se nos aparecen los Angeles en forma humana, y las Animas de Purgatorio, como si tuviessen figura de cuerpo. El conocimiento intuitivo, es quando se nos representa el objecto, como si viesse a Christo N. Señor glorioso, como lo està.

Subdividence estos conocimientos en inrelectuales è imaginarios, y sensitivos. La vision, à revelacion intelectual se haze con especie sobrenatural impressa en el entendimiento; y esto no lo puede contrahazer cabalmente el demonio. El conocimiento imaginario es quando Dios, o el Angel bueno, ò malo nos imprime vna especie en la fantasia, que es comprincipio de conocimiento interno sensitivo. La revelación sensitiva es. quando vno de los cinco sentidos oye, vè, hucle, gusta, ò siente alguna cosa sensitiva con modo indebido:en este modo de revelaciones suele tener el demonio grande cosecha

Todos estos conocimientos indebidos se subdividen en enigmaticos, o symbolicos, que es lo mismo, y en simples. Las revelaciones symbolicas son, quando Dios con algunas cosas, que tienen alguna symbolizacion,

cion, ò semejantes con otras, nos las descubre con modo sobre, ò preternatural; v.g.S. Juan en su Apocalipsi, con symbolos, del Libro, del Cordero, del Leon, de los fiere Sellos, de los veinte y quatro Ancianos, supo por revelació los misterios mas ocultos de la Iglesia Milirantejy assi algunas almas ven en la Oracion. Palomas, Palmas, Mancanas de oro, y Corde. ros. Este genero està sujeto à grandes ilusones, y mas si queda el alma có dudas, y remores, gastando el tiempo en buscar lo que significan, como si fuesien adivinaças de viejas: esto es señal de que son del demonio; pero quando imprimé su propria inteligencia con . paz, humildad, y fossiego del alma, à à lomenos le relervan con lossego para el Padre espiritual, es señal de que son de Dios. Las re. velaciones simples se hazen sin rebozo, son llanas, y faciles, y en los efectos, que dexan en el alma, se conocen si sonbuenas, ò malas.

CAPITVLO II.

Avisos para el Maestro espiritual acerca de las revelaciones.

O primero ha de suponer, que la vida espiritual consiste en un exercicio de virtudes, en frequencia de Sacramétos, y en cumplir cada vno con las obligaciones, quiene, y professa; y como la revelacion no es nada desto, ni es parte essencial, ni integral de la vida espiritual: antes lo massolido de la vida espiritual se halla sin revelaciones, q son accidentes, y no son substancia del espiritu; se sigue, que no consiste en ellas.

Lo segundo, tenga grande cuenta con las revelaciones dogmaticas, y doctrinales, que son peligrosissimas, y principio de la secta de los alumbrados: estas de ordinario craen mas

daño, que provecho a el alma.

Lo tercero se advierte, que la revelació es medio accidental extrinseco, cuya bondad, ò malicia depende del modo con si se ordena à su sin, mas si de la causa eficiete de donde procede; assi aunque vna revelacion sea buena en genero de causa eficiente por proceder de Dios, si yo la ordeno à vanidad, y à otro mal sin, esta revelacion materialmente serà buena, pero formalmete serà mala para mi; y assi en el bueno, ò malo vso, y en la intencion, y sin consiste mucho la bondad, ò maldad de vna revelacion: y esta causa oculta, por los esectos manisies se conocerà.

Lo quarto, la revelacion aunque sea buena,

tud.

en gente de poca virtud es peligrofissima, por delvanecerle, y estimarse luego con ellas:en gente vana, y principiate es ponçoña, que les mara por su culpa dellos, pues luego dexan el exercicio de la virtud por acudir à estas cofas. Si fon genre fanta, y fe hazen publicas, ruidofas, y plausibles, yo no me atreviera à assegurar la massublime sancidad, por saberit g en estos casos la mas profunda humildado facilmere se convierte en vna loca vanidad: si es buena la revelació, ella traera secreto, y se encubrirà. Pero si la persona a quien te haso zen estas revelaciones, es humilde, discretagi entedida, y no aperece nada destas colasseste acudiendo à menudo à su Padre espiritual, à a su Superior, y no à otro, covertirà las malas revelaciones en buenas, y las buenas assegurarà. Mucho importa la qualidad de la períona, para que ellas le hagan mucho bien , à mucho mal.

Lo quinto, assi como no se presume de vn hombre cuerdo, que echará vn licor precioso en vn vaso contemptible de cozina; menos hemos de presumir de Dios, que infunde este licor precioso de las revelaciones Divinas en vnas personas melancolicas, de poca vira

tud, v menos juyzio, y prudecia; pues repugna à la misma razon natural, que vn Señor tan sabio como Dios, quiera echar en vasos can contemptibles licor can preciolo. Ni hemos de penfar, que Dios escoge para Secretarios de los lecreros del Cielo vnas personastan rareras, que un Zapatero cuerdo no fiarà dellos sus secretos Pero no por esto queremos ponerarancel a Dios, que puede franquear fus bienes libres à quien quifieres con todo esto tales privilegios en gente principiante, y ordinaria, deven constar por buenos originales, y efectos, para que se les de entero credito. El Maettro cuerdo, no apruebe, ni repruebe de repête estas cosas, sin que le confte si son buenas, à malas, pero exhorcemucho à la humildad, y al cumplimiento de las virtudes, que fueren conjuntas con fuestado.

#### CAPITVLO III.

De las revelaciones Divinas, y sus esectos.

O se puede negar, que las revelaciones Divinas son favores, co los quales desdes el principio del mudo quiso Dios honrar a sus mayores amigos; y assi
à Adan en el Paraiso revelò la Encarnacion

à Abrahan revelò, que el Hijo de Diosavia de encarnar de su prosapia : à lacob mostro la escala : a Movses la Zarça : à los Profetas mayores, y menores, los milterios y fecteros mas importantes de su Iglesia: à la Virgen SS. fue revelada la concepcion del Hijo de Dios en sus entrañas: San Pedro viò la misteriosa Sabana, symbolo de la conversion de la Géa tilidad; v S.Pablofue arrebatado hasta el teracer Cielo. Finalmente, son raros los Santos de importancia del testamento Nuevo, y Viejo; que no han tenido algunas buenas revelaciones; las quales pulo Dios en la vida espiritual, como vnas ventanas deleytotas, à dondo los que caminas à la perfeccion réciben descanfo, confuelo, y alivio, para caminar con mayor aliento à la perfeccion. Pero he reparado, que siendo estas revelaciones frequentes en gente santa, estàn vinculadas con gran des dolores, achaques, vigilias, y tribulaciones del cuerpo, y almajque Dios fin estos contrapelos no se sia de nuestra mala naturaleza:

Quado estas revelaciones, siendo de Dios, son intelectuales, son seguras, suaves, y provechosas, y les acompaña algun passo de la contemplacion Cherubica: mejoran la vida.

Aa

y costumbres, realçan las virtudes, è inclinan à tener grande humildad, y secreto.

Quando son revelaciones Divinas imaginarias, son principio de grande compostura en el cuerpo, suavidad en el alma, humildad en las costumbres, devocion, y lagrimas en el recogimiento, piden mucho secreto de nuestra parte; que à cargo de Dios està el

descubrirlas quando conviene.

Quando son estas revelaciones sensitivas, como quando vemos vn Angel en cuerpo humano, ò oimos vna musica Celestial, son muy peligrosas, por estar su jetas à trampas artificiales, ò engaños naturales, y embustes del demonio; pero quando son de Dios, aunq al principio traen alguna turbacion, ò miedo, ò espanto; pero luego ellas mismas pacifican el alma, confortan el corazon, traen consignifican el consignifican

y vanidad.

la perfona Cayro OLVTINAS de la se

Revelaciones malas, q so ilufiones del demonio L demonio, aunque lea enemigo de clarado de todos los hombres, contra losque tratan de Oración, y pertegcion muestia mas su malicia, y assi por todas partes les procura molestar, mayormente gente melancolica, à quien da lagrimas, confuelo espiritual, devocion femble, docilidad en los actos naturales de la voluntad, gada, y fuerças para la penitencia, cuyo fin eveltas cosas es impedirles exercicios de mavor obligacion, perfeccion, y excelencia. A vezes es muy liberal el demonio en permitir, vaon en ayudar con mal fin alexercicio de rodas las virtudes exteriores de abitinencias, cilicios, disciplinas, y modellia: li con esto quita. impide, o malea las virtudes interiores de ja Fè, Esperança, y Caridad, gusta mucho de darnos devocion: il con ellas nos paede hazer que faltemos à nuestra obligación, y que seamos voluntariolos, y duros de juyzio, procura bravamente en los de la vida activa, mixta hazer, que la Oración mental, que es medio, le tengan por fin no le le dà nada que la persona sea-penitente, si la puede hazer inobediente, y dura de juyzio. Finalmente gusta dar muchas revelaciones, para ver si con ellas puede quitar la humildad, y la caridad.

Las revelaciones del demonio tienen varios afectos malos. Lo primero luele ser vna grande estimación propria, acompañada de vanidad, è imprudencia. Lo legundo, llenan el alma de unieblas imprudentes, las quales anteponen la penitencia à la obediencia, y la devocion à la obligacion. Lo tercero, dexan el alma turbada, inquieta, y atrevida en orden à todo lo bueno. Lo quarto, crian vnos juy zios duros, y voluntariolos amigos de su proprio parecer, con poca, o ninguna estimacion de la obediencia, y parecer ageno. Lo quin-to, huyen de todos los hobres doctos, que les pueden encaminan, ytratar de buena ganacó gente ignorante, q les pueda alabar. Lo fexto, afectan grande artificio en su trato, hablado altamente de las virtudes, con lo qual procuran ganar à los virtuolos, para que en sien-do menester buelvan por ellos. Lo septimo, neden grande flaqueze en resistir à las tentaciones de la sobervia, y deshonestidad, con lo qual caen à menudo en grandes abominacio.

ciones secretas. Los mas destos començaron bien; pero por faltarles luz, humildad, y Maz estro espiritual, caveron de la primera caridad. Los que en este passo llegan à vna refis nada malicia, y sobervia interior, suelen te. ner poco remedio, si no es despues de vergonçolas, y publicas caidasientonces con la humildad ganan, lo q antes perdieron con la vanidad; pero à las almas simples suele Dios embiarles vn Maestro espiritual, que las govierne, y buelva à la primera fantidad. CAPITVLO V.

Revelaciones fătasticas, q so ilusiones naturales Odo hombre entiende los objectos fensitivos mediante vno de los cinco fentidos, por donde los milmos obje-Aos embian vnas imagines intencionales, o especies impressas, y de alli caminan à los sentidos internos, y saltando la imaginación à el entendimiento agente, de alli al possible, alli vitimamente se haze el conocimiento espiritual, y racional. Quiero especificar esto mas en particular en la potencia visiva; a donde saltando la especie del objecto en la niña del ojo, de alli por el nervio opcico, q es vna canal muy estrecha, camina à la imaPractica de la

ginacion, yalli ay vn seno bien dispuesto con el humor pegajoso de la melancolia, à donde las especies intencionales, como quadros colgados en vna fala, están pegadas, y guardadas por su orden, hasta q el entendimiento agente lashamenester. Si este humor de la melancolia le leca con alguna vehemente imaginacion, o otra passion, o turbacion; las partes mas tenues se suben al entendimiento agente, y en subjondo sin concierto, causan conocimientos, disparatados, y locos. Si la parte masterrestre, y crasa de la melancelia, le despega como cuerpo pesado, baxa abaxo por el nervio oprico con algunas efpecies, materiales, que están pegadas en ella; y en llegando a la niña del ojo que es el fentorio, luego canta vision ocular fancastica; pero a vezes con tales circunstancias, que parece yilion real, , filica con el objecto prefen. te, sia estarlo. A vn Religioso molancolico conoci, que tenja mucho desto, y quado queria entretenerle cerrabala puerta, y ventana de focelda, y en removiendose el humor me Ignoplico estava mirando Comedias, personages, y varias apariencias oculermente, y dezia, que podia jurar, quelas veia con tanta VIVCE

Theologia Myftica.

369 viveza, como si estuvieran presentes. Estos al cabo paran en locos son cabezudos y paradoxicos; si son espirituales, son ilusos, y alumbrados:grande peligro corren en el alma, y en el juyzio. A eltos se deve quitar la Oracion mental, que rezen vocalmente, que no anden folos por los rincones, que coman, y procuren dormir, y sino presto se bolveran locos. Todos estos peligros tiene la vida espiritual, y affi Dios le haze mucha merced à quien no lleva por este camino de las revelaciones, sino por el camino folido, y verdade. ro del exercicio de las virtudes.

CAPITVLO VI. (las.

Como se distingue las revelaciones buenas yma Oda causa oculta se conoce en su esecto manifie (to:por esto para conocer si la revelacion esbuena, ò mala, tama bien se colige de las circunstancias del lugar, tiempo, y personasique si las personas sueren hombres santos, doctos, entendidos, y humildes, tan calificadas personas convertirán las ilusiones en humiliaciones, y de las revelaciones Divinas harà escalon para subir al Criador. Pero si estas personas fueren vnas Bearas melancolicas, que se arroban por las

370 Iglesias:sison Monjas principiantes, de poco entendimiento que anteponen la devocion à la obligacion: si son vnos Hermicaños desgreñados, idiotas, populares, amigos de corrillos, aplaufos, alabanças, y regalos; toda revela cion, aunque sea Divina, y buena, en cales per sonas es peligrosa, ò a lo menos sospechosa, por no ser estilo de Dios elegir can viles personas para el oficio de Secretario de Estado.

Quando estas revelaciones son muchas en numero ò fin necessidad, y se publica co mucha facilidad, y vanidad, si son populares, aplaudidas, y ocasion de muchas discordias, y pleyros: las revelaciones Divinas no causan tan malos efectos, ni quiebran la caridad; an-tes suelen causar todo lo contrario, como es, vnion paz, devocion, piedad, y otros buenos efectos. Las revelaciones Divinas presuponen virtudes folidas, y las confolidan mas co la humildad, y temor fanto, que queda en el alma despues de averlas tenido que si co las revelaciones ay mucha voluntad propria, poca obediencia, estimacion propria, apetito al regalo con capa de necessidad, no son efectos de las reveliciones Divinas. Verdad es, que ay algunas personas buenas, ò en al-

gu-

Theologia Myftica.

gunas almas buenas algunas revelaciones, è ilusiones diabolicas, mezcladas con las revelaciones Divinas, como la cizaña entre el trigo; pero por los efectos se conozen en-

trambas, y su origen.

Quero remarar, encargando mucho à los Maestros espirituales, q tengan grande cuen, ta con las revelaciones dogmaticas, doctrinales, y profeticas, a donde se revela algo acerca de la doctrina, costumbres, pecados, vicios à virtudes, para vèr si lo que se revela desdize algo de los vsos recibidos, de la doctrina comun de la Iglessa, de las tradiciones antiguas de la Sagrada Escritura, y de la doctrina de los Santos Padres : que en tal caso estas revelaciones dogmaticas son, ò malas, à muy peligrofas; y con ser todo el camino de revelaciones, y extass en la vida espiritual muy peligroso, el camino de las revelaciones dogmaticas es peligrossicimo. Lo mismo digo de las revelaciones profeticas, mayormente en mugeres, que son muy peligrosas, y poco provechosas. Lo que ha de guardar mucho el alma en este camino, es mucha

humildad, mucho secreto, y mucho humildad, ided fi misma.

#### Practica de la CAPITVLO VII.

372

Del rapco, excasis, suspension, y como se causan. Apro, extalis, delmayo, y suspension personas espirituales, cuyas causas ocultas à vezes ignoramos; para cuya explicion es menester suponer, que el celebro es el organo material del entendimiento espiritual, v el corazon es el organo de la volunand espiritual: y como la imaginacion, y sentido comun están en la cabeza, como ministros inmediatos del entendimiento; assi el apetito fenfitivo està en el corazon, como ministro, y criado inmediato del apetito racional, que es la voluntad. Y como en el corazon, que es fuente de la vida, se labran los espiritos vitales, que se reparten por sus arterias à todo el cuerpo, y son instrumento de rodo movimiento vital; assi tambien subiendo estos espiritus vitales al celebro, alli se co. vierten en espiritus animales sensitivos, que fe comunican à los cinco sencidos, sin los quales no fe puede hazer fenfacion Y como el corazon, y el celebro fon parcestan principales del cuerpo humano, en qualquiera violencia, que se les haze, luego acuden los

espiritus vitales, y animales para socorrerles; porque acude la naturaleza para ayudar la parte mas oprimida, y mas si es interior, y tan principal. Por lo qualen aviendo alguna vehemente lesion, ò operacion en el celebro, luego ay rapto; quiero dezir, falta de los espiritus animales en los sentidos, que acuden para socorrer el celebro, y entonces el hombre no vè, ni oye, ni siente, y desta manera se haze el rapto. Tambien el corazon es vna parte principal, en la qual si ay alguna vehemente operacion espiritual, ò alguna lesion en las partes circunvezinas, luego los espiritus vitales desamparan las partes exteriores,y como los espiritus animales se hazen dellos, cambien ellos acuden al corazon, y assi queda el hombre sin sentido exterior, ni interior: y desta suerre se hazen los extasis, desamparando los espiritus vitales à las partes exteriores, para acudir à socorrer al corazon, que entonces se violenta.

La suspension de los seutidos, es vna diversion, y remision, que el hombre tiene en el ver, oir, hablar, &c. quando ay alguna intetior accion espiritual, que ocupa demassadamente el alma; con todo esto vè, oye, y habla el hombre, aunque mal.

El desma yo nace, ò detemor, ò amor, ò de miedo, ò de alguna otra passion vehemente, que ocupa, v aprieta el corazon: entonces la sangre con los espiritus vitales acude a socorrer el corazon, con lo qual queda la persona descolorida, y su sentido alguno. Esto sucede muchas vezes en mugeres de slaca complexion, y se persuaden ellas, si tienen Oracion, que esto es extasis; pero lo cierto es que entonces està el alma ociosa, sin tener Oracion alguna.

#### CAPITYLO VIII.

Delos raptos falsos y verdaderos.

Vpuestos los fundamentos filosoficos yà dichos, digo, que esta materia de revelaciones, y extasis està muy sujeta a grandes engaños, mayormente en mugeres, que tienen la cabeza, y complexion muy slaca, y pierden muy presto los sentidos en qualquiera operacion vehemente interior, aunque sea natural.

Ha avido Filosofes, que contemplando

Ha avido Filosofos, que contemplando verdades naturales, se suspenden tanto, que pierden el vso de los sentidos; y esto no es verdadero rapto. Ay mugeres de corazo tan

pe-

pequeño, flaco, y tierno, que con qualquiera passion grande de amor, temor, ò suavidad, luego se desmayan. Yo tengo para mi, que esto es lo que ordinariamente tienen muchas mugeres, que en la Oracion quedan sin sens cidos, y en holviendo en si no se acuerdan de cola, que paíso interior, à exteriormente por ellas;antes co esto caulan ruido, admiracion, sospechas, y à vezes contradiciones en las que les ven: y en si causan estimacion propria de verse tan aplaudidas. Esto no es rapto verdadero, ni extasis, sino vo defecto natural de los fentidos, cuyos espiritus animales, y vitales defampararon las partes exteriores del cuerpo, para acudir à socorrer las parres flacas, y oprimidas, con accion, ò passion vehemente interior.

El rapto verdadero, y sobrenatural, de ordinario nace de principio infuso: infundiendo, pues, Dios vna especie luminosa, y calurosa en el entendimiento, es tan suave, y suerte la operacion de la potencia espiritual en el organo material del celebro, que le violenta, y entonces los espiritus animales acuden à socorrer el celebro, como parte slaca, y oprimida: con lo qual el hombre en lo exterior, ni vè, ni oye, ni siente; peroqueda clalma en Oracion en la parte superior, cuyo prin cipio, que es aquella especie impressa infusa, es independente de los sentidos; y assi ellos en este caso, ni avudan, ni estorvan. En bolviendo vn hombre deste rapto, muy bien se acuerda de lo que entonces vio, y experimento en aquella tan alta, como suave contemplacion.

Elextasses vn excesso de amor en el corazon, cuya suavidad espiritual rebosa por
la porencia, y se comunica al organo material del corazon, el qual como oprimido, y
ocupado desta nueva passon, llama como
fuente de la vida à que le socorran todos los
espiritus vitales, que estavan desparramados
por el cuerpo; y con esto queda el cuerpo sin
movimiento vital, y recibe, ò el Don de la
ligereza, que mana del amor Divino igneo, ò
el Don de la agilidad subiendo por el ayre,
que mana del amor Divino stamo; y entonces queda el alma en al issima contemplacion, sin que los sentidos le ayuden, ni estor-

ven.Este es el verdadero extans, yno

los desmayos, que tienen las

wire of an and maggres. of marchining

CA-

## CAPITVLO IX.

Os Dones Divinos siempre mejoran nuestras almas, y en passando la tema porada de los extasis, suele quedas vna Oracion interior pacifica, secreta, llena de actos de Fè, Esperança, y Caridad spero los raptos verdaderos causan los escetos siguientes en el alma.

Loprimero, mejoran mucho la vida, y consolidan mas las virtudes, mayormente la caridad fraterna, y la humildad, la qualen

esta Oracion sube muy de punto. Isbiqui

Lo segundo, desta humildad nace el tener grande verguença de recibir estos Dones en publico, y suelen algunas almas humildes congoxarse summamente, quando no se pur dieron prevenir, ni esconder de los ojos de los hombres.

Lo tercero, suelen pedir à Dios, queles quite esta gracia gratis data, por ser tan min dosa; como provechosa.

Lo quarto, como escosa que la puede 664 trahazer el demonio, aunque por una parte el testimonio de la buena conciencia lesassegura, por otra parce andan temerosos, humildes, y recatados, desseando sumamente no tenerla.

Divino amor, suele comunicar a los cuerpos, ò ligereza, ò agilidad, y à vezes resplandor en el rostro, que rodos son esectos manisses-

tos de aquella caufa oculea.

Pero quando estos raptos, y extasis nacen de alguna causa natural, y oculta, ò del demonios entonces en personas de Oracion, y mas fi for mugeres, que mueren por tener algo desto, gustan de tenerlos en publico: impideles la Oracion mental; porque entonces està el alma ociosa, por no tener fantasmas para especular: tuelen ser estas personas muy aplaudidas, v respetadas, gustan de la honra, temen el desprecio, son muy recaradas en las accionas, virtudes exteriores plaufibles: su mode stia suele ser afectada, y su compostura muy circunspedta con actos reflexos: fife humillan, es para fer aplaudidas, estimadas, v alabadas Triftes mugeres à que de peligros estàn expuestas por su poca capacidad, corto entendimiento, y grande apetito de honra! Por esto son ellas las mas engañadas CA. en la vida espiritual.

### CAPITVLO X.

Secretos acerca del extasis, y raptos.

Preg. I es bien viar de algunas pruebas violentas en los cuerpos extaticos, como darles garrote en los pies, vinanos, picarles con alfileres hasta sacarles sangre, y passar la laz de voa candeli-

lla por las miñas de los ojos?

Re/p. Esto, regularmente hablando, no se debe hazer, porque quedan despues los pobres muy lastrinados. Si ay sospecha, que son embustes, o desmayos de personas espirituales, mas vale menospreciarlos, y no hazer caso dellos.

Preg.Si vna persona extatica puedem orir

ellando en el extafis?

Resp. Entonces por alguna obstrucción de las vias en lo fisico, no repugna que sobreven. ga algunaccidente, que les quite la vidaspero mocalmente hablando, lo tengo por impossible, por no ser medios competentes los Donés de Dios para tan desastrados sines.

Preg. Por que se dà garrote à los que estan

en extalis?

Resp. Porque buelvan en si, porque la natu-

raleza es tau provida, que siempre acude à socorrer con los espiritus vitales à la parte mas slaca: y como dande garrote se lassima tanto aquella parte, los espiritus vitales, que rodean el corazon, salen de presto para socorrer la parte oprimida exterior, y assi buelven en si; aunque muchas vezes no buelven, por ser muy sobrenatural el rapto.

Preg. Si Christo N Señor, ò la Virgen San-

tissima tuvieron raptos, ò extasis?

Resp. Nada desto se secen el Evangelio.na lo huvieron menester.

Preg. Si los raptos, y extasis mejorala vida?

Resp. Si nacen de principios infusos, quando estando sin sentido la parte inferior, laparte superior del entendimiento, y voluntad està en Oracion vnida con Dios: este genero de raptos mejoran mucho la vida; peto quando los raptos son tan solamente en la parte interior, quedando sin sentidos, y juntamente sin Oracion, que desta manera suceden muchas vezes, entonces son perdimiento de tiempo.

Preg. Si puede aver desmayos extaricos; quiero dezir, extasis, que son como desma-

yos, que nacen de principio interior?

Resp.

Refp. Los extalis mas comunes en gente de Oracion, lon estos, mayormente en mugeres de flaca cabeza, de poco corazon, y de debil complexion; y es, que con qualquiera opera. cion venemente, o suave interior que tiene, luego pierden los fentidos exteriores, y junramente la Oracion, la qual como dependia de principio acquisito por los sentidos externos, è interno, en falcando los sentidos falta la Oracion, que dependia de ellos Preguntenles à estos en bolviendo en fi, fi les quedò alguna reminiscencia en la memoria intelectiva espiritual, de lo que hizieron, ò padecieron, y diràn, que de nada le acuerda, lo qual fucede al rebès à aquellos, cuyos extasis depende de principio infuso: estos muy bien se acuardan de las mercedes, que Dios les hizo quando estavan amobados.

Preg. Què se debe hazer con los que se arroban muy à menudo, buelven en si va poco, y luego pierden los sentidos, hablan dos
palabras, y luego se arroban, y sin poder comer, beber, hi dormir por muchos diss à
reo, estàn de esta manera conservandoles

Dios la vida milagrofamente?

Resp. A dos personas destas trate descerca,

Bb 2

el

el vno era mi Padre espiritual, y estuvo treinza dias, y treinta noches desta manera. La otra persona era va penitente mio, que estuvo quinze dias, y noches desta suerte, cada rato fe arrobaban, y luego bolvian en fi. Al vno le hizieron tantos medicamentos, v pruebas, que quedò lastimado coda la vida. Al orro le echaban aguas de sustancias por la boca, yash le conservaban la vida. Lo mejor que entoncesse ha de hazer, es, poner las tales personas en vo aposento, assistirles, y regularles quanto fuere possible, y darles fus aguas de lustancia en bolviendo en fi : pero no consentir Medicos, ni medicinas, ni ruidos plaufibles, ni concurfos, ni alborotos, que Dios que le pufo en aquel estremo, le sacarà del; porque delle genero nosè que ava muerto alguno, y si muriesse seria dichoso, pues moria de amor Divino, curo excesso causa tales escetos.

Preg. Como se conoce el rapto, que nace

del demonio? andona Si

Resp. Endos cosassen la qualidad de la perfona, y en los escetos que causa. Lo primero, las personas suelen ser muy ordinarias, o principiantes, o mugeres vanas, que se dexan engañar facilmente, dembusteras conocidas; que en estas personas suele el demonio habiter estas embustes. Lo segundo, por el esceto que dexan, pues traen ruidos, albororos plautibles, disputas, y otras inquietudes. Dexan la persona, que las tiene, vana, y contenta, por verse aplaudida, y que dexa la Oració, y obligacion de buena gana, por recebir un favor destos. Finalmente enstaquece todas las virtudes interiores, y fortalece las exteniores plausibles, por querer con capa de virquid encubrirse. Su virtud destos para en embuste, y mentira: à estos si, denles garrote.

Preg. Què se ha de hazer con las personas, que tienen à menudo desmayos extaticos, perdiendo los sentidos à menudo con la suer-

ça interior de la Oracion mental?

Resp. A estas personas denles mas de comer, y duerman mas de lo que suelen, y vsen mas de la Oración vocal, que mental; pero suelen ser muy voluntariosas estas personas, y raras vezes obedecen, ni dexan su modo de vivir.

Preg. De donde nace, que algunas personas extaticas se ponen en exta sis mas ligeras, que vna pluma, y tan agiles, que suben por el

Bb 3 ayre

avre, y à vezes tienen resplandor de luz en el rostro, ò en todo el cuerpo?

Re/p. La ligereza en el cuerpo proviene del amorigneo, que està en el almajel qual amor quando rebolando por la potencia se comunica al corazon, luego pega esta qualidad al cuerpo. La agilidad proviene de otro acto de amor contemplativo, que se llama flameo: que como la llama esagil; affi esta llama del amor Divinoen comunicando algo al cuerpo, le pega esta qualidad, con la qual sube por el ayre. La luz, y resplandor, esencendimiento de las especies intencionales: las quales assi como la polvora es virtualmente fuego, y con qualquiera chispa se buelve en suego; assi tambien las especies intencionales del cuerpo fon virtualmente luz, las quales por el Angel bueno, ò malo se pueden encender, y convertir en luz, en parte, ò en todo el cuerpo: quando esta luz es del Angel bueno, causa devocion; quando del demonio causa masadmiracion, que devocion.

Preg. Si este camino de las revelaciones, y arrobamientos Divinos es bueno, y prove-

chofo en la vida espirituala qui assi pas

Resp. Bueno es este camino, pero muy pe-

Theologia Mystica,

ligrofo: es como los bolantines, que andan por maromas, los qualesti no caen, y no le quiebran pie, ni mano, están expuestos à caer, y porderie, peroquien anda debaxo de la numildad, y en el camino real de la obediencia, y paciencia, exercitando muchas virtudes morales, es santo à lo solido, y no teme seme jantes caidas. El primer camino es eueno, pero peligroso el segundo

bueno, pero peligroso: el legundo

de las virtudes, es leguro,

y provechoso.

Omnia sub correctiona S. M. Ecclesia.



the state of the state of the state of

# TABLA DE LOS LIBROS,

### Y CAPITVLOS.

### LIBRO PRIMERO.

De la Oracion, y mortificacion.

CAp. 1 Explicacion de los terminos de la Libeologia Mystica Pag. 1.

Cap. 2. En què cosas convienen la vida natu-

ral, y sobrenaturals pag. 5.

Cap. 3 Que es virtud y como difiere la perfec-

Cap. 4. Detres grados de la cida espiritual, p.9 Cap. 5. De la importancia de la Oracion, y co-

mo fe divide, pag 10.

Cap. 6 Como se divide la Oracion mental, y praftica de la meditacion, pag 12.

Cap.7. Practica de la consideración, y ponde-

racion, pag. 15.

Cap. 8. De las destracciones, y las rayzes de que nacen pag. 16.

Cap 9 Remedio para las distracciones, p.19.

Cap. 10 De los escrupulos, sus rayzes, y reme-

Cap. 1. De la devoció se fible, intelectual, 24. Cap. 12 Practica, y division de la mortificacion pag. 26. Cap. 13. Practica de la mortificacion de las passiones, pag. 19.

Cap. 14 De la abnegacion de la propria volun-

tad y del proprio juyzio, pag. 31.

Cap. 15. Practica de la amegacion del proprio juyzio, y propria voluntat, pag. 34.

Cap. 16 Puntos de meditación para cada dia

de la femana par. 38.

Cap. 17. Aptorismos para principiantes, p. 45. Cap. 18. Secretos de aquella parte de la vida espiritual que toca à los principiantes, p. 49.

LIBRO SEGVNDO.

De la Oracion de afecto, v de vnion.

Ap. 1. Que es Oración de afecto pag. 54. Cap. i. Del afecto imitativo de la vida, Passion, y Muerte de Christo N. Señor, p. 55.

Cap. 3. Puntos de los misterios de Christo N. Señor para los dias de la femana, pag. 8.

Cap. A. Puntos de la Passion del Señor, para cada dia de la semana, pag. 64.

Cap. 5. Los efectos, y el provecho de la Oracion

del afecto, pag 70

Cap 6. Porque algunos de buen entendimiento,no pueden tener Oracion quando,y como ellos quieren, pag. 71.

Cap. 7. Practica dela operacion afectiva feca, y varios modos de sequedad, pag. 75. Cap. 8.

Cap. 8. De las tentaciones desbonestas, y sus remedios, pag. 78.

Cap.9. Como se conoce quado las sequedades so penas de nuestras culpas, o prueba de Dios. 80.

Cap. 10. Que es vnion, y que diferencia ay entre Oracion de afe To y de vnion, pag. 83.

Cap. 11. Practica de la vnion obscura, y su gran provecho pag. 85.

C.p. 12. Puntos de los Misterios, y Festividades principales de la Virgen N Señora, p. 87.

Cap. 13. Aphorismos, que tocan à los aprovechados en la vida espiritual, pag. 92.

Cap. 14. Secretos de lavida espiritual, que pertenecen à los aprovechados, pag. 95.

#### LIBRO TERCERO.

Del desamparo.

CAp.1. De las previas disposiciones para la contemplación,pag.102.

Cap 1. Del desamparo en comun, pag. 104.

Cap. 3. Del desamparo de la imaginacion, y de la, otras posencias sensitivas, pag. 107.

Cap. 4. Del desamparo, y purificacion del entendimiento, y voluntad, pag. 109.

Cap 5 Del desamparo del espiritu, y como se parifica la substancia del alma, pag. 112.

Cap. 6. Del desamparo de la vida mixta, p. 115 Cap. 7. Los trabajos que padecen los que se ocu-

pans

pan en la conversion de los Gentiles, p.117: Cap 8 V arios generos de Cruzes, que padesen los de la vida mixta pag. 120.

Cap.9. Los grandes provechos, que ayen el de-

(amparo.pag.123.

Cap. 10. Aphorismos acerca del desamparo, y penitencia, pag. 125.

Cap. 11. Secretos del defamparo, pag. 128.

#### LIBRO QVARTO.

De la contemplacion.

CAp. 1. Que es contemplacion, y como se divide sus passiones, sus especies, y eseetos, pag 128.

Cap. 2. De los efectos que causa la contemplació en las virtudes Theologales, y como realça

el amor de Dios, pag. 1 3 6.

Cap. 3. Como se perficionan la Fè, y la Esperan ça con la contemplacion, pag. 138.

Cap. 4. Del amor del proximo en quanto es efe-

Eto de contemplacion, pag. 141.

Cap 5. De la luz afestiva, que nace del amor encendido, pag. 143.

Cap. 6. Gomo la Humanidad de Christo es puerta de la contemplacion, pag. 147.

Cap 7: De la presencia de Dios, pag. 150.

Cap. 8. V arios efectos de la conte plació, p. 153.) Cap. 9. Como la contemplación realça las vir-

tudes morales, pag. 156. Cap. 10.

Cap. 10. Como es menester grande capacidad natural para la contemplación, y quan amable es, pag. 160.

Cap. 11. De varios modos de vnirse el alma con Dios, y en especial de la vnion contem-

plativa de ilapio, pag. 163.

Cap. 12. De dos efectos desta union del ilapso, que son la passion Divina, y el desfallecimiento de amor pag. 169.

LIBRO QVINTO.

Dela contéplacion Cherubica, y su practica Ap.s. Que es contemplació Cherubica, que la nada à la Fè, y à la Theologia Escolastica, pag 172.

Cap. 2. Que hane, y padeze el alma quando se dà princissio à la contemplacion, y lo que en-

tonces recibe de Dios, pag. 175.

Cap. 3. Practica de la contemplacion de la Santifisma Trinidad pag. 179.

Cap. 4. Pratica de la contemplacion del Mifterio de la Encarnacion, pag. 183.

Cap. s. Pratiza de la contemplacion del Misterio de la Eucharistia pag. 188.

Cap. 6. Practica de la contemplacion de los atribotos Divinos, pag. 193.

Cap 7. Pratica de la contemplacion symbolica, pag. 196.

de Capis.

Cap. 8. Practica de la contemplacion, que le tie ne en lo mas secreto del ser substancial del alma, pag. 198.

Cap 9. De las bablas interiores pag 201.

Cap. 10. De las hablas interiores se siciwas. 204. Cap. 11. Sentimienzos del alma en estas hablas interiores, pag. 206.

Cap. 12. Prastica de la Oración de filencio, y

quietud, pag. 209.

Cap. 13. Vn exemplo material, que explica esta Oracion, pag. 111.

LIBRO SEXTO.

De la contemplacion Seraphica,

Ap. 1. Como la contemplacion Serafica es perfeccion de la voluntad pag. 215.

Cap. 2. Practica de la conteplació ignes p 219

Cap. 3. Practica de la conteplac o flamea, 122 Cap 4. Practica de la confirmativa, y resigna-

tiva contemplacion, pag. 114.

Cap. 5. Practica de la desnudez contemplativa, pag. 227.

Cap. 6. De la sole dad afectiva, que tienen à ve -

zes los contemplativos pag. 230.

Cap. 7. Soliloquios del alma quando balla 3 su Amado, pag. 232.

C2p.8.Practica de la contemplacion que se lla. maNieblina, de Niebla espiriritual, p. 2 34.

Cap.9

Cap.9. Practica de la liberalidad del espiri-

tu, pag. 237.

Cap 10. Como los contemplativos ban mene fler recreaciones corporales algunas vezes. 240.

Cap 11. Practica de la coté plació obscura, 242 Cap. 12. Del amor vulnerante, y de la llaga del

amor, pag. 245.

Cap. 13. De la vnjon del ilapfo y como no repugna, que Dios produzca los actos vitales en no oros, pag 148.

Cap. 14. De la contemplación passiva, p. 251.

Cap. 15. De la transformación passiva p. 254. Cap. 16. Aphorismos acerca de la contemplacion, y contemplativos, pag. 258.

Cap. 17. Secretos, q pertenecen à la contempla.

cion, p. 261.

## LIBRO SEPTIMO.

Del Magisterio espiritual,

Ap. 1. De la importancia del Magisterio despiritual, y de la cueta de la cociecia. 27 v Cap. 2. En q consiste el Magisterio espiritual, y el Don de la discreción de los espiritas 275. Cap. 3. Las partes naturales y sobrenaturales, q debetener on bue Maestro espiritual 278. Cap. 4. Advertencias para un buen Maestro de espiritu, pag 281.

Cap. 5. En que consiste la capacidad natural y Cap. fobrenatural, p. 285.

Cap. 6. De los temperamentos naturales del cuerpo, pag. 288.

Cap. 7. Como se deben ayudar los principian-

tes, pag. 292.

Cap 8. Como je deben ayudar los aprovecba-

dos, pag 295.

Cap. 9 Como se debe ayudar los perfectos, 297 Cap. 10. De los siete vicios Capitales, que se ballan en varones espirituales, que tienen Ora cion, pag. 300.

Cap. 11. De otros vicios que se ballan en gente

espiritual, pag. 302.

Cap. 12. Aphorismos paralos Maestros espirituales, pag. 306.

# LIBRO OCTAVO.

Examen de espiritu.

Ap.1.Que es espiritu y de quatro princi-

Cap. 2. Varios generos de espiritus buenos, y

virtuofos, pag. 313. Tomate to an a dia

Cap. 3 Varios espiritus viciosos, pag. 315.

Cap. 4. Varios generos de espiritus perfectos, pag. 318.

Cap. 5. Varios generos de espiritus imperfectos, pag. 3 2 3.

Cap. 6. Espiritu de al umbrados, y de gente ilu sa, pag. 327:

Cap.

Cap. 7. Como eles pirita de ordinario se acomo.
da al natural, p g. 331.

Cap. 8. Que remedio puede aver para los es piri-

tus meleados, pag. 333.

Cap. 9. Que es ilufion, y que efectos caufa. 33 7.

Cap 10. Practica de aigunas ilufiones en parit.
culur, pag. 339.

Capata. Practica de varios espiritus buenos , 9

malos, pag. 342.

Cap. 12. Aphorismos para conocer espiritus encubiertos, pag. 347.

Cap. 13. Secretos del Magisterio espiritua 1.35 o LIBRO NONO.

De las revelaciones. y rapros.

CAp. 1. Que es vision, y revelacion, y como se dividen, pag. 357.

Cap. L. Avisos para el Mae tro espiritual acer-

ca de las revelaciones, pag. 359.

Cap. 3. De las revelaciones Divinas y sús efectes, pag. 362.

Cap. 4. Revelaciones malas, que son ilnsiones del

demonio, pag. 365.

Cap.s. Revelaciones fantaflicas, que son ilusiones varareles, pag. 367.

Cap. 6. Como seditinguan las revelaciones bae-

nas, y malas, pag 369.

Cap.7. Del rapto, extasis, suspension, y como se causan, pig. 372.

Cap 8. De los raptos falsos y verdaderos. 374. Ca.o. Delos efectos, quausa raptos Divinos 377 Ca.10. Secretos acercadel extasis, y raptos. 379

LAVS DEO.

